আমার সর্পজ্ঞান কোন রূপে বাধিত হইল না। অতএব, ইহাকে সত্য বুঝিতে হটবে।

সত্য মিথ্যার এই সাধারণ পরিচয়। কিন্তু ইহার মধ্যে বিশেষ আছে।
আমরা বর্ত্তমান, অতীত ও ভবিদ্যুৎ — এই তিন কালের সহিত পরিচিত।
কোন বস্তু আজ আছে, কিন্তু যদি কাল না পাকে, তবে কি তাহাকে সত্য
বলিব ? কোন বস্তু একমাস পূর্ব্বে ছিল না, আজ হইয়াছে, ভাহাকেই
বা কি সতা বলিব ? এই আমার দেহ; কয়েক বৎসর পূর্ব্বে ইহা ছিল
না, আবার কয়েক বৎসর পরেও ইহা থাকিবে না; ইহা সত্য না মিথাা ?
আপ্রার তাজমহল, যাহা আজ আমার নয়ন বিনোদন করিতেছে, আকবর
বাদসাহের সময়ে তাহা ছিল না, বোধ হয় এক সহস্র বৎসর পরে কোন
ভবিদ্যুৎ নূপতির সময়েও তাহা থাকিবে না; ঐ তাজমহলকে কি সত্য
বলিব ? অকৈতবাদীর মতে যাহা ত্রিকালে নির্ব্বাধ নহে, অর্থাৎ যে পদার্থের
বর্ত্তমানে, অতীতে কিংবা ভবিদ্যুতে বাধ আছে, ছিল বা হইবে, তাহা
সত্য নহে, মিথাা।

আরও কথা আছে। মানুষের চারিটি অবস্থা আছে—জাগ্রৎ, স্থা, সুষ্থি ও তুরীয়। বাহা জাগ্রৎ অবস্থায় আমার অনুভূত হইতেছে, স্থার বা সুষ্থিতে ত তাহার অনুভূতি হয় না। আবার স্থারে বাহার অনুভব হয়, জাগ্রৎ বা সুষ্থিকালে তাহা অনুভূত হয় না। অবৈতবাদীরা বলেন, যে বস্তু জাগ্রৎ, স্থা, সুষ্থি ও তুরীয় এই চারি অবস্থাতেই নির্কাধ—কোন কালে, কোন অবস্থাতেই বাহার বাধ হয় না,—তাহাই সত্যা, তাহাই পরমার্থ। এক ব্রহ্ম বস্তুতেই সত্যোর এই লক্ষণ দৃষ্ট হইতেছে; অতএব ব্রহ্মই সত্য;—অত্য সমস্ত মিথাা।

জগৎ যথন মারামাত্র, কার্ননিক, অসত্যা, তথন অত্তৈমতে স্প্রতির কথাই উঠিতে পারে না। কারণ, যাহার মাথা নাই, তাহার আবার মাথা- ব্যথা হইবে কিরপে ? অতএব জগতের স্থষ্ট অনেকটা "রাহো: শির:"— শিরোহীন রাহুর শির:—এই ধরণের কথা ।

শঙ্করাচার্য্য বলিয়াছেন,—

ব্দ-ব্যতিরেকেন কার্যজাতভাতাব:। বিকারজাতভান্তাভিধানাৎ \* \* মিখ্যা-জানবিদ্ধিত নানাব্য ।—২ ।> ১১৪ স্ত্রের ভাষ্য ।

'ব্রহ্ম ভিন্ন আর কিছুই নাই। কার্য্য, বিকার,—অসত্য; মিধ্যাজ্ঞানের বিজ্ঞা।' তথাপি ব্যাবহারিক ভাবে শাস্ত্রে জগতের স্বষ্ট স্থিতি প্রভৃতির কথা বলা হইয়াছে। এ ভাবে ব্রহ্মই জগতের উপাদান ও নিমিত্ত কারণ। সাংখ্যেরা যে স্বাধীন প্রকৃতিকে জগতের কারণ বলেন, তাহা সক্ত

ব্রহ্ম ভিন্ন আর কিছুই নাই। যাহা জগৎ বলিয়া ভ্রম হইতেছে, তাহাতে ও ব্রহ্মে মাত্র নামরপের ভেদ। জগতে যে কিছু পদার্থ আছে, তাহা ব্রহ্ম ভিন্ন আর কিছুই নহে। যেমন কুণ্ডল, বলম, হার প্রভৃতি বাহ্ম দৃষ্টিতে বিভিন্ন হইলেও রসায়নের চক্ষে এক স্থবর্ণ বই আর কিছুই-নহে, সেইরূপ

<sup>\*</sup> The fact being that strictly speaking there is with the Vedantists no matter at all in our sense of the word. Creation in our sense can not exist for the Vedantist. The effect is always supposed to be latent in the cause. Hence Brahman is every thing and nothing exists besides Brahman.—Max Mulle'rs Indian Philosophy.

<sup>† &</sup>quot;ঈক্ষতে ন'শেশন্" এই ব্রহ্মপ্রের ভাষ্যে ও ২।১।১৪ প্রের ভাষ্যে শক্ষাচাষ্য এ বিষয়ের বিস্তার করিয়াছেল। 'নিত্য-শুদ্ধ-শুদ্ধ-শুদ্ধপাৎ সর্বজ্ঞাৎ সর্বাধ্যেশ রীবরাৎ জগজ্জনিন্তিভিপ্রসায়া নাচেতনাৎপ্রধানাদ্ শক্তপাধা।'

The substance of the world can be nothing but Brahman. It exists through Brahman and would not be at all but for Brahman.

<sup>-</sup> Max Muller's Indian Philosophy.

এই বিবিধ বৈচিত্রময় জ্বগৎ বস্তুতঃ ব্রহ্ম বই আর কিছুই নহে। কেবল নাম রূপের প্রভেদ মাত্র। কাহারও নাম হার, কাহারও নাম বলয়; কাহারও নাম পর্বত, কাহারও নাম নদী। হারের রূপ এক প্রকার বলয়ের রূপ আর এক প্রকার; পর্বতের রূপ এক প্রকার, নদীর রূপ আর এক প্রকার; পর্বতের রূপ এক প্রকার, নদীর রূপ আর এক প্রকার;—কেবল এইমাত্র ভেদ। নাম ও রূপের ভেদ, বস্তুগত, কোনও ভেদ নাই। যেমন হারে ও বলয়ে নামের ও রূপের প্রভেদ প্রাক্তিণেও উভয়ই বস্তুতঃ স্থবর্ণ, সেইরূপ জাগতিক পদার্থসমূহের মধ্যেও মাত্র নাম ও রূপের প্রভেদ। কাহারও নাম নদী কাহারও নাম পর্বত কাহারও রূপ মন্থয়োচিত, কাহারও রূপ রুক্ষোচিত হইলেও সকলেই ব্রহ্ম। কারণ, জগতে ব্রহ্ম ভিয় আর কিছুই নাই। সেই জ্ব্যু বলা হইয়াছে,—

বাচারভণং বিকারো নামধেরং মৃত্তিকা ইত্যের সভ্যম্।

— ছाल्लाना, ७।३।८

"বাক্যের যোজনা, নামের প্রভেদ। মৃত্তিকা—ইহাই সত্য।"

অনেনৈব জীবেনান্ধনাংমুপ্রবিশু নামরূপে ব্যাকরোও।

--ছানোগ্য, ৬।৩।০

'ভিনি জীবরূপে অনুপ্রবেশ করিয়া নাম ও রূপের ভেদ সাধন করিদেন।'

ভন্নামরূপাভ্যাং ব্যাক্রিয়ত।—বৃহদাম্বণ্যক, ১।৪।৭ ভো**হা নাম রূপে**র বারা বিভিন্ন করিলেন।' আকাশোহুবৈ নামরূপয়োনিবহিতা।—ছালোগ্য, ৮।১৪।১

'আকাশই ( বন্ধ ), নাম রূপের নির্বাহক।'

অতএব দেখা বাইতেছে, অধৈতমতে জীব ও জড় উভরই অসত্য। উভরের অবিদ্যাজনিত ব্যাবহারিক (Phenomenal) সন্তা আছে মাত্র— পারমাথিক (Real) সন্তা নাই।\* শক্ষরাচার্য্য বলেন, স্ত্রকারের ইহাই অভিপ্রায়্ব, সেই জন্ম তিনি পারমার্থিক ভাবে জীব ও জড়ের অসন্তা এবং ব্যাবহারিক ভাবে উভয়ের সন্তা প্রতিপাদন করিয়াছেন। "স্ত্রেকারোপি পরমার্থাভিপ্রায়েন 'তদন্তত্বম্' ইত্যাহ। ব্যবহারাভিপ্রায়েন ভূ 'স্তালোকবদ্' ইতি মহাসমুদ্রভানীয়তাং ব্রহ্মণঃ কথয়তি।"—২।।১৪ ব্রহ্মস্ত্রের শঙ্করভাষ্য।

আমরা দেখিয়াছি অদ্বৈতমতে ঈশ্বর বা সগুণ ব্রন্ধেরও পারমাধিক সন্তা নাই। তিনিও ব্যাবহারিক (Phenomenal) মাত্র ।†

অবৈত বেদান্তমতে বথন জাব ও ব্রহ্ম অভিন,—বেই জীব, সেই ব্রহ্ম,
—তথন তাহাতে ভক্তির স্থান নাই। কারণ, ভক্ত ও ভঙ্গনীয় স্বতন্ত্র

\* The soul and the world both belong to the realm of things which are not real and have little if anything to do with the true Vedanta. It rests chiefly on the tremendous synthesis of subject and object, the identification of cause and effect, of the I and the It.

If there is but one Brahman and nothing beside it \* how then are we to account for the manifold? \* \* It can therefore be due only to what is called Avidya, Nescience.

- Max Muller's Indian Philosophy, p, 223.

† শ্রীশন্ধরাচার্য্য বলিবাছেন (২।১।১৫ স্ত্রের ভাষ্য),—
এবমবিজাক্তনামরূপোপাধানুরোধী ঈশরো ভব্তি, ব্যোদের শটকরকান্ত্যপাধানুরোধি।
স চ স্বাস্ত্রভান্ এর ঘটাকাশস্থানীয়ান্ অবিজ্ঞাপ্রভূপেস্থাপিতনামরূপকৃতকার্য্যকরণসংঘাতানুরোধিনো জীবাধান্ বিজ্ঞানাত্মনঃ প্রতাষ্টে ব্যবহারবিবরে। তদেবম্ অবিজ্ঞাস্বাহাপানুর্যুগিনের জীবাধান্ বিজ্ঞানাত্মনঃ প্রতাষ্টে ব্যবহারবিবরে। তদেবম্ অবিজ্ঞাস্বাহাপান্ত্রাপিনের জীবরুজ ঈশরজ ঈশরজ স্বরুজ স্

না হইলে ভক্তির উন্মেষ হইবে কিরপে ? সেই জন্ম দেখা যায়, অবৈতী নিশ্চলদাস স্বকৃত 'বিচার-সাগর'' গ্রন্থের প্রারম্ভে শিষ্ট প্রণালী নমস্কার প্রথা রক্ষা করিতে গিয়া মহা বিভ্রাটে পড়িয়াছেন। তিনি বলিতেছেন, যথন আমিই তিনি—''সোহং আপে আপ,' যথন,—

> **অনি অপার স্বরূপ মম, লহ**ী বিষ্ণু মহেশ। বিষি কবি চন্দা বন্ধ যম, শক্তি ধনেশ গণেশ।

'যে সমুদ্রের, ব্রহ্মা. বিষ্ণু, হর. সূর্য্যা, চন্দ্র, বরুণ, যম, শক্তি, কুবের, গণেশ প্রভৃতি লহরা মাত্র, আমি স্বরং দেই অপার সমুদ্র,'—তথন "কাকু করু প্রণাম''—'কাহাকে প্রণাম করিব ?' যদি বল, জীব ও ঈপরে ত ব্যাবহারিক ভেদ আছে, দেই ভেদ আশ্রম করিয়া না হয় ঈশ্বরকে প্রণাম কর; তাহাও সম্ভবে না। কারণ,—

জা কুপালু সর্বজ্ঞকে। হিয় ধারত মুনি ধ্যান। তাকো হোত উপাধিতে মোমে মিথ্যা ভাগ॥

'মূনিরা একজন রূপালু সর্বজ্ঞ (ঈশ্বরকে) চিত্তে ধ্যান করেন বটে, কিন্তু তিনি ত' উপাধির উপঘাত মাত্র—অলীক পদার্থ, মিথ্যাজ্ঞানের সৃষ্টি; তাহাকে কিরূপ প্রণাম করা যায় ?' এই সব ভাবিয়া চিন্তিয়া নিশ্চলদাসের আর প্রণাম করা হয় নাই।

কিন্তু ভক্তির অবসর না থাকিলেও অধৈত-বাদে উপাসনার নির্দিষ্ট স্থান আছে। তবে আমরা এখন উপাসনা অর্থে বাহা বাঝা, এ সে উপাসনা নহে। অবৈত-বাদীর উপাসনা.—"বিশিষ্ট-চিন্তন-প্রকার"। এই উপাসনা ত্রিবিধ,—অঙ্গাববদ্ধ, প্রতীক ও অহংগ্রহ উপাসনা। সাধক বজ্ঞের অঙ্গ-সমূহে ব্রহ্ম ভাবনা করিবেন। "ইদম্ উল্গীথং ব্রহ্ম ইত্যুপাসীত" "এই ,উন্দীথকে ( বজ্ঞের অঙ্গবিশেষকে ) ব্রহ্ম ভাবনায় উপাসনা করিবেশ—ইছা অঙ্গাববদ্ধ উপাসনার উপদেশ। এইক্লপ—"লোকে পঞ্বিধং

সামোপাসীত"—( ছান্দোগ্য ২।২।১), "বাচি সপ্তবিধং সামোপাসীত" (ছান্দোগ্য ২।৮।১) ইত্যাদি বহু উপদেশ উপনিষদে দৃষ্ট হয়। গীতা এইরূপ উপাসনাকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন,—

> ব্ৰহ্মাৰ্পণং ব্ৰহ্ম হবিঃ ব্ৰহ্মাগ্ৰেটা ব্ৰহ্মণা ছত্ৰ্। ব্ৰহ্মিৰ তেন গন্তব্যং ব্ৰহ্মকৰ্ম্ম সমাধিনা।

'অর্পণ (হাতা) ব্রহ্ম, হবিঃ ব্রহ্ম, অগ্নি ব্রহ্ম, হোতা ব্রহ্ম, কর্ম্ম ব্রহ্ম,
—সাধক এইরূপ সমাধি করিয়া ব্রহ্ম প্রাপ্ত হয়েন।'

দ্বিতীয়—প্রতীক উপাসনা। "মনো ব্রহ্ম ইত্যুপাসীত", "আদিত্যো ব্রহ্ম ইত্যুপাসীত",—'মনকে ব্রহ্ম ভাবিয়া উপাসনা করিবে', 'স্থ্যকে ব্রহ্ম ভাবিয়া উপাসনা করিবে',—ইত্যাদি প্রতীক উপাসনার উপদেশ, ছান্দোগ্য উপনিষদের ৭ম অধ্যায়ে এবং অন্তত্তও বহুশঃ প্রদন্ত হইয়াছে। প্রতীক উপাসনার মর্ম্ম এই—যে ব্রহ্ম নহে, তাহাকে ব্রহ্ম ভাবনা করা।

অধৈত-বাদীরা বলেন, ইহা সঙ্গত নহে। তাঁহাদের মতে প্রকৃত উপাসনা অহংগ্রহ উপাসনা। আত্মা ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন,—"সোহহং", "অহং ব্রহ্মান্মি"—ইত্যাদি ভাব সাধনই আত্ম-গ্রহ উপাসনা। "তত্তমসি", "অহুমাত্মা ব্রহ্ম"—ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে এই উপাসনা উপদিষ্ট হইরাছে।

আত্মতি ত্পগচ্ছস্তি গ্ৰাহম্ভি চ।
ন প্ৰতীকে ন হি স: ।
বুক্ষদৃষ্টিরুৎকর্যাৎ।
আদিত্যাদি মতমুশ্চাক উপপত্তে: ।—বক্ষস্তা, ৪:১।৩-৬

সেই জন্ম স্থায়-মালায় উক্ত হইয়াছে,—
বান্তৰ বিরোধাভাবাদ আত্মছেনৈৰ ব্রহ্ম গৃহতাম্।

'যেহেতু আত্মা ও ব্রহ্ম অভিন্ন, অতএব আত্মাই ব্রহ্ম, এই ভাবনা কর।'
শ্বরাচার্য্য নিধিয়াছেন,—

আজিতোৰ প্রমেশ্রঃ প্রতিপত্তবা:। যত জুকুন্ ন বিক্রম্ভণরোরভোজাত্মশ্বসভব ইতি। নায়ং দোষ:। বিরুদ্ধগুণভারা মিখ্যাংশাপপত্তে:।—৪।১।৩ স্ত্রের ভার ।

'আত্মাকে পরমেশ্বর বলিয়া গ্রহণ করিবে। যদি বল, ঈশ্বরে ও জীবে বিরুদ্ধগুণবশতঃ একত্ব সম্ভব নহে, তাহার উত্তর এই যে, বিরুদ্ধগুণ-ভাব মিথাা (মায়িক মাত্র)।'

এই ভাবনা যথন অভ্যাদের বলে দৃঢ় ও নিশ্চল ভাব ধারণ করে, তথন জীব ব্রন্ধের অপরোক্ষ অমুভূতির ফলে, জীবন্মুক্তির অধিকারী হন। কারণ,

#### ভং যথা যথোপাসতে তদেব ভৰতি।

শ্রুতি বলিতেছেন, 'যে বাহাকে উপাসনা করে, সে তাহাই হয়'।
অতএব ব্রহ্ম-ভাবনারূপ চিস্তার ফলে সাধকের ব্রহ্মপ্রাপ্তি অবশুস্তাবী।
এইরূপে ব্রহ্ম অধিগত হইলে তত্ত্বজ্ঞানী জীবন্মুক্তের সমস্ত সঞ্চিত কর্ম্মের
বিনাশ \* এবং ক্রিয়মাণ কর্ম্মের অগ্নেষ হয়। তাঁহার সম্বন্ধে শ্রুতি এইরূপ
বলিয়াছেন,—

বথা পুদরপলাশে আপো ন শ্লিষ্যন্ত এবম্ এবং বিদি পাপং কর্ম ন শ্লিষ্যতে। তদ্ যথা ঈবিকাতৃলম্ অগ্লৌ প্রোতং প্রদৃষ্যেত এবং হাস্ত সর্ব্বে পাপ্যানঃ প্রদৃষ্যন্ত ॥ সর্ব্বে পাপ্যানে।২তো নিবর্ত্তন্তে। উত্তে উ হৈবৈষ এতে তরতি।

'যেমন পদ্মপত্রে জল স্পর্শ করে না, সেইরূপ তত্ত্তানীতে পাপ স্পর্শ করে না।'

'যেমন ঈবিকা (নল) তুলা অগ্নিতে দিলে দগ্ধ হয়, সেইক্লপ তত্ত্ত্তানীর সমস্ত কর্মা দগ্ধ হয়।'

'তত্বজ্ঞানী পাপ পুণ্য উভয়কেই উত্তীৰ্ণ হন।'

ভদ্ধিগম উত্তরপূর্ব্যাঘরোরলেববিনাশো তদ্ব্যপদেশাৎ। ইভরস্থাপ্যেবস্ অসংশ্লেবঃ পাতে তু । অনারন্ধকার্য্যে এব তু পূর্ব্বে ভদ্বধেঃ।—ব্রহ্মস্ত্রে, ৪।১।১৩-১৫ কেবল প্রারন্ধ কর্মের ভোগের জন্ম জীবন্মুক্ত দেহ ধারণ করিয়া থাকেন। কারণ, প্রারন্ধ কর্মের ভোগ ভিন্ন কর হয় না। ঐ ভোগাস্তে ব্থন তাঁহার দেহপাত হয়, তথন তিনি ব্রন্ধের সহিত একীভূত হন।

তন্ত ভাবদেৰ চিব্নং যাবন্ ন বিমোক্ষ্যেইথ সংপৎস্তে।

'জীবন্মুক্তের ততদিন বিলম্ব হয়, যতদিন না তাঁহার প্রারক্ত কয় হয়; পরেই তিনি ব্রহ্মে সংযুক্ত হন।'

সাধারণ জীবের দেহান্তে উৎক্রান্তি হয়। অর্থাৎ, সে স্ক্র-দেহ অবলয়ন করিয়া লোকান্তরে গমন করে। বেদান্তদর্শনের চতুর্থ অধ্যায়ের দিতীয়-পাদে এই উৎক্রান্তির প্রণালা ও প্রকার প্রদর্শিত হইয়াছে। সাধারণ কর্মা দক্ষিণ মার্গে ধ্ম-যানে গমন করে। কর্মান্তসারে লোকান্তরে পূণ্য পাপ ভোগ করিয়া তাহাকে আবার পৃথিবীতে ফিরিয়া আসিতে হয়। কিন্তু বাহারা উচ্চ সাধক, সগুণ ব্রন্ধের উপাসক, তাঁহারা উত্তর মার্গে দেব-মান দিয়া স্থ্যমণ্ডলে উপনীত হন। পরে সেথান হইতে ক্রমশঃ ব্রহ্মলোকে উন্নীত হন। তাঁহাদের আর আবর্ত্তন করিতে হয় না,—আর মানব-আবর্ত্তে ফিরিয়া আসিতে হয় না।

সতালোকে অবস্থানকালে ভাঁহারা স্বরাদ্যা সিদ্ধির অধিকারী হইয়া নানা ঐশ্বর্যা ভোগ করেন। \*

আপোতি সারাজ্যন্ আপোতি মনসম্পতিং সর্কে দেবা স্থামে বলিম্ আহরন্তি।
সংবল্পাদেবাস্থা পিতরঃ সমুৎ ভিচতে। সর্কেষ্ লোকেষ্ কামচায়ো ভবতি।
মনসৈতান্ কামান্ পশুন্ রমতে য এতে ব্রহ্মলোকে। একধা ভবতি ত্রিধা ভবতি
পঞ্চা সপ্তধা নবধা ভবতি।

'তিনি স্বরাট্ হন, তিনি মনের অধিপতি হন। সমস্ত দেবগণ তাঁহাকে বলি প্রদান করেন।'

তাহার সমস্ত ঐশ্বর্যা প্রাপ্তি হয়—কেবল সৃষ্টি স্থিতি সংহারে স্বাধিকার হর না।
স্বাধান্যবর্জন প্রকরণাদ অসলিহিতাক ।—ব্রহ্মস্তর, ৪।৪।১৭

'সংকল্প মাত্রেই পিতৃগণ তাঁহার সমীপে উপস্থিত হন।' 'তাঁহার সমস্ত লোকে কাম-চার ( ইচ্ছা-বিহার ) হয়।'

'ব্রহ্মলোকে তিনি ইচ্ছামাত্রে সমস্ত কামনা সিদ্ধ করিয়া রমণ করেন এবং হেচ্ছাক্রমে কায়-বৃহ নির্দ্মাণ করিয়া এক বা একাধিক রূপে বিরাজ করেন।'

ঐ সত্যলোকে সঞ্জা, ব্রহ্মোপাসক ক্রমশ: তত্ত্বজ্ঞান লাভ করেন এবং মহাপ্রলয়ে যথন ব্রহ্মার দিবার অবসান হয়, তথন ব্রহ্মার সহিত তিনিও পরব্রহ্মে বিলীন হন। ইহার নাম ক্রম-মুক্তি।

> বন্ধণা সহ তে সর্কে সম্প্রাপ্তে প্রতিসঞ্চরে। পরস্থান্তে কৃতান্ধানঃ প্রবিশক্তি পরং পদ্ম ॥

'যখন প্রলয় উপস্থিত হয়, তখন তাঁহারা তত্ত্বজ্ঞান লাভ দ্বারা ক্বতার্থ -হইয়া ব্রহ্মার সহিত কল্পের অবসানে প্রম পদে লীন হন।'

কিন্তু নিনি জীবন্মুক্ত—নিগুণ ব্রন্ধের উপাসক,—প্রাণাত্যর হইলে তাঁহার উৎক্রান্তি হয় না।

ন তক্ত প্রাণা উৎক্রামন্তি অতৈব সমবনীয়তে।

'তাঁহার ( ব্রহ্মজ্ঞানীর ) প্রাণ উৎক্রান্ত হয় না; এথানেই বিলীন হইয়া যায়।' তাঁহার সম্বন্ধে শ্রুতি বলিয়াছেন,—

এষ সম্প্রসাদোহশ্বাৎ শরীরাৎ সমুখায় পরং জ্যোতিরূপসংগত খেন রূপেণাছি বিষ্পত্ততে।

'ঐ ঐব এই শরীর হইতে উথিত হইয়া পরম জ্যোতি: লাভ করিয়া শ স্বরূপে অবস্থিত হন।'

শ্রীশঙ্করাচার্য্য এইক্রপে সপ্তণ ও নির্গুণ সাধনার ফলের তারতম্যের নির্দেশ করিয়াছেন ;—

যে সপ্তণ-ব্ৰেলাপ'সনাৎ সহৈব মনসা ঈশ্বসাযুক্যং ব্ৰজ্ঞি \* \* শগছৎপতিব্যাপারং
বৰ্জারিতাহন্তদ্ অণিমাজৈশ্যাং মুক্তানাং ভবিতুমইতি।

'সাধকগণ সগুণ-ব্রহ্ম-উপাসনার ফলে মনের সহিত ঈশ্বরের সাযুদ্ধ্য লাভ করেন; মুক্তদিগের অণিমাদি সমস্ত ঐশ্বর্ধ্য সিদ্ধ হয়, কেবল জগদ্ব্যাপারে (জগতের স্বষ্টি, স্থিতি, প্রলয়-কার্য্যে) অধিকার জন্মে না .'

ঐরপ সাধকের উল্লিখিত ক্রমে ক্রম-মুক্তি হয়। কিন্তু—

ঐকাজিকী বিছৰ: কৈবল্যসিদি:।—গাগাঃ স্ত্রভাষ্য। 'ব্রশ্বজ্ঞানীর ঐকান্তিক কৈবল্যসিদি (বিদেহ-মুক্তি) হয়।' অতএব বিষ্যাই একমাত্র পুরুষার্থ।

পুরুষার্থে। ২তঃ শব্দাদিতি বাদরারণঃ। – ৩।৪।১ সূত্র।

অর্থাৎ, অধৈতমতে নিগুণ উপাদনা—যদ্ধারা ব্রহ্মজ্ঞান দিন্ধ হয়— তাহাই শ্রেষ্ঠ।

কারণ, এইরূপ নিগুণ সাধকের ক্রমমুক্তি হয় না; জীবন্মুক্তির পর দেহ-পাত হইলে তিনি একবারে বিদেহমুক্তি লাভ করেন। তথন তিনি ব্রশ্নের সহিত অভিন্ন হন।

> অবিভাগো বচৰাৎ ।—ব্ৰহ্মস্ত্ৰ, ৪।২(১৬ অবিভাগেন দৃষ্ট্ৰাৎ।—ব্ৰহ্মস্ত্ৰ, ৪।৪।৪

ইহার ভাষ্যে শ্রীশঙ্করাচার্য্য বিন্ধাছেন,—

বংশাদকং শুদ্ধে শুদ্ধমাসিক্তং তাদৃগেৰ ভবতি। এবং মুনেবিক্সানত আগ্না ভবতি। গোডম (কঠ, ৪।১৫) ইতি চৈবমাদীনি মুক্তস্বরূপনিরূপণপরাণি বাক্যানি অবিভাগমেব দর্শরন্তি। নদীসমুশ্রাদিনিদর্শনানি চ।

"যেমন স্বচ্ছ সলিল স্বচ্ছ আধারে নিষিক্ত হইয়া স্বচ্ছই থাকে, হে গৌতম! তত্ত্বজ্ঞানী মুনির আত্মাও ঐরপই হয়।" কঠ উপনিষদের এই শ্বাক্য এবং অক্সান্ত শ্রুতি বাক্য (যাহাতে মুক্ত আত্মার স্বরূপ নিরূপিত হইয়াছে) মুক্তজীব ও ব্রন্ধের একত্ব প্রতিপাদন করিতেছে এবং নদী ্ও সমুদ্রের দৃষ্টান্ত (সমুদ্রে মিলিত হইলে নদী যেরূপ সমুদ্রের সহিত একীভূত হয় ) এই তত্ত্বেরই উপদেশ দিতেছে ।'

অন্তত্ত ব্ৰিয়াছেন.-

ভিজেতে চাসাং নামরূপে পুরুষ ইত্যেবং প্রোচ্যতে স এব অকলোহমৃতো ভবতি।
—প্রায়, ৬।৫

"মুক্ত জীব ব্রন্ধে মিলিত হইলে তাহার নামরূপ বিলীন হইয়া থায়; তথন সেই (মিলনের আম্পাদ) পুরুষ এইরূপে বর্ণিত হন। "সেই জীব অকল (কলা-(অবয়ব) হীন), অমৃত (মৃত্যু-হীন) হন।"

এই অবস্থাকে শক্ষ্য করিয়াই শ্রুতি বলিয়াছেন,— বন্ধবেদ বলৈব ভবতি।

'যিনি ব্রহ্ম জানেন তিনি ব্রহ্ম হন।' \* ইহাই অদ্বৈত-বাদার মুক্তি।

মৃক্তবর্গ বেলাভিরম্।—ভারমালা ৪।৪।৪
 নতু তদ্ বিতীরমন্তি ততোংভদ্ বিভক্তং যৎ পণ্ডেৎ। —বৃহ, ৪।৪.২৩
 'মৃক্তের বরূপ ব্রহ্ম ইইতে অভির।'
 'তাহা ভির—ব্রহ্ম হইতে অন্ত, বিভার কিছুই নাই, যাহার দর্শন ক্রিবে।'

# দাদশ অধ্যায়ের পরিশিষ্ট।

Many stories have been printed of the marvellous magic of the Indian Fakir but the Express publishes one which it would be difficult to beat. It is interesting to note that the writer says he saw the trick performed. The narrative is as follows:—We have all heard of the wonderful trick of the Indian Fakir whereby a person appears to climb up into the sky on a piece of rope or twine. Yet comparatively few of us have read detailed accounts of the manner in which it is performed. This is probably the greatest trick ever invented, for it is performed in the open—in any field or square. \*\*

The Fakir's paraphernalia usually consists of a small boy and a dirty bag filled with a promiscuous jumble of nuts, shells,

and what not.

Having selected his site the Fakir begins operations by producing a ball of string apparently from no-where, and, after tossing it about for a while, throws it high into the air, retaining the free end of the string in his hand. Then up and up goes the ball growing smaller and smaller the higher it goes, until it disappears from observation. To all appearance it has sailed up until it reached the nearest stratum of clouds, vanishing behind them. No sooner has the ball disappeared than the Fakir lets go the free end of the string, so that you have a line of twine extending from about five feet off the ground to Heaven knows where.

The old man will then begin a very clever little pantomime. He sets to work by yelling and gesticulating wildly, and apparently being much annoyed that the cord, at which he tugs, and tugs, remains steadfastly in space. As a last resort he calls the boy, telling him to climb the cord and bring the ball down.

Then you will see the spectacle of a lad of twelve or fourteen summers climbing hand over hand up a line of cotton twine about the thickness of a large pin. Up and up, higher and higher, he goes, until he also appears to vanish behind the clouds which hid the ball. When last seen he looks to be just about the size of the ball when it disappeared. Then you have a sample of splendid rage that would make a name for any tragedian, the old man working himself into a perfect fury by yelling, dancing and gesticulating. "Am I to be made an idiot of by a ball of string and a fool by a broth of a boy? Allah forbid! I will teach them both; they may not trifle with one so old and wise." That is the substance of what he says.

Then he will thrust his arm into his filthy old bag and draw forth the most murderous-looking knife you ever saw, and, placing it between his teeth and grasping the twine in both hands, he deliberately begins to climb up the cord, hand over hand, even as the boy had done before him. And presently he, too, disappears. By that time his audience, European as well as native, are gaping skywards like so many idiots. There is half a minutes's absolute silence, followed by an agonising yell so piercing that it makes one's flesh creep merely to think of it. A second after—though it seems an age—a dark object comes hurtling down from the sky, until, with a sickening thud, it lands on the ground a few feet in front of the audience.

When the writer last saw this feat performed, an army surgeon formed one of the party, and the medical man coolly examined the mass, which proved to be the head of the boy who had climbed the cord. It was severed from the body at about the middle of the neck. A closer scrutiny showed that the face wore a horrible expression, while blood poured from the divided arteries and veins. The twitching of the newly cut muscles and the wind pipe, and the cleanly severed joints of the cervical vertebrae were quite plain to the army surgeon and to the rest of the party, all of whom knew a little of anatomy from the field hospital. Presently down came an arm, cut off through the shoulder joint. A moment later the other arm dropped,

The docter said the Fakir carved cleverly enough to have been a Surgeon at the Royal College. Then came one leg, then the other, and finally the trunk. A moment later the old

man was seen coming down the string, and when he dropped to the ground from the end of it, it was seen that he was literally covered with gore from head to foot. The knife, still held between his teeth, was fairly dripping with blood. His eyes appeared wilder than ever, his features drawn and he paced back and forth for a few seconds like a chained tiger.

Then he collected the head, limbs and trunk and tossed them into the old bag. While watching this action his audience lost sight of the string and the knife, and never saw them again. Slinging the bag over his shoulder, he walked away. This was only a bluff; he had not yet received any baksaish and he never would depart without that. He had moved off only a few paces when it was plain that something was moving inside the bag.

The old man stopped, assumed a surprised expression, put the bag down on the ground and in a moment out crawled the boy as sound in wind and limb as he had ever been. The boy began to smile, and the old man smiling and salaaming came forward for his money. This he got in very liberal amount and off he went, leaving his late audience, standing mystified, confused, flabbergasted.

On looking for traces of the recently committed tragedy, the party became aware that where the ground had been red with blood a moment ago, no trace was left. Yet the doctor had picked up and handled the different members of the boy's body as they had come tumbling down from the sky, had examined them, and was perfectly positive that the cutting had been the work of a skilful surgeon or student of anatomy.

There is, as far as the writer is aware, only one way in which people who have witnessed these genuine Hindu fakir's tricks account for them. The fakirs must mesmerise or hypnotise their audience, placing them in such a mental state that they imagine the whole performance—even the doctor, for instance, being befuddled into believing that he had handled the dismembered limbs. How it is done does not matter. It is the acme of conjuring.

আহাজীর বাণসাহ এইরূপ ভোজবাজি প্রত্যক্ষ করিয়া স্বয়চিত আত্মজীবনীতে। জিপিবছ করিয়াছেন।

## ত্রাদশ অধ্যায়

### বেদান্ত-দর্শন

### বিশিষ্টাহৈত মত

বিশিষ্টাবৈত মত অনেক বিষয়ে অবৈতমতের বিরোধী। আমরা দেখিরাছি যে, অবৈতমতে ব্রন্ধের শ্বরূপ—নির্ধিকর, নির্গুণ, সমস্ত-বিশেষ-রহিত। জ্রীরামামুলাচার্যা এই মতকে পূর্ব্ব-পক্ষ রূপে নিরাস করিরা আপন মত এইরূপে প্রচার করিরাছেন,—যিনি সমস্তদোবরহিত এবং সমস্ত কল্যাণগুণের আকর, সেই সগুণ ব্রন্ধেরই শ্রুতি শ্বৃতি, সর্ব্বের প্রতিপাদন করিরাছেন।

যত: সর্কত্ত শ্রুতিযুতির পং ব্রেক্ষাভয় নিজং উভয়লকণমভিধীয়তে; নিয়ন্ত-নিখিল-দোবছ-কল্যাণ-ভণাকরছ-লক্ষণোপেতমিতার্থ: ৷— শ্রীভাষ্য, ৩২১১

রামামুক্ত এই ভাবে পূর্ব্ব-পক্ষ উপস্থিত করিব্বাছেন,—

নমু চ সভাং আনমনতং ব্রক্ষেত্যাদিভিঃ নির্বিশেবপ্রকাশৈকস্বরূপং ব্রক্ষাবগম্যতে অন্তত্ত্ব, সর্বাজ্ঞতাকামহাদিকং নেতি নেতীত্যাদিভিঃ প্রতিবিধামান্ত্বেল মিধ্যাভূত—
মিত্যবগভ্রাং তং কথং কল্যাণ-গুণাকরছনিরগুলিবিলদোব্যক্সপোভয়লিকস্বং ব্রহ্মণ ইভি
ভবাহ ।—শ্রীভাষ্য, ৩৷২৷১৪–১৭

"কেহ কেহ বলেন, 'ব্রহ্ম সত্য-স্বরূপ, জ্ঞান-স্বরূপ ও অনন্ত' ইত্যাদি বাক্যে নির্কিশেষ স্ব-প্রকাশ এক্ষকেই বৃঝিতে হইবে। আর শ্রুতি যথন ব্রহ্মকে "নেতি নেতি" এইরূপে নির্দেশ করিয়াছেন এবং ইহার দারা, তাঁহার সর্বজ্ঞাদ্ব, সত্য-সম্বর্জ, জগৎকারণত্ব, অন্তর্য্যামিত্ব, সত্য-কামত্ব,— ইত্যাদি সপ্তণ ভাবের নিষেধ করিয়াছেন, তথন সে ভাব অবাস্তব —ইহাই বুঝিতে হইবে। তবে আর তিনি কল্যাণগুণের আকর এবং সমস্ত দোষরহিত,— তাঁহার এই উভয়-লিঙ্গত্ব কিরূপে প্রতিপন্ন হইবে ?''

এই পূর্ব্বপক্ষের নিরাস করিয়া রামান্মজাচার্য্য স্ব-মতের প্রতিষ্ঠা করিয়া বলিতেছেন যে, শ্রুতি, স্থৃতি, সর্ব্বত্র ব্রহ্মকে উভয়-লিঙ্গ রূপে (তিনি সমস্ত দোষ-রহিত এবং কল্যাণগুণের আকর এই উভয় লক্ষণে) লক্ষিত করিয়াছেন।

অতএব দেখা গাইতেছে, শঙ্করের মতে নির্গুণ ব্রহ্মই সত্য—সগুণ নহেন এবং রামামুজের মতে সগুণ ব্রহ্মই সত্য—নির্গুণ নহেন।

বিশিষ্টাদৈতীরা বলেন, নির্বিশেষ ব্রহ্মে প্রমাণাভাব; সবিশেষ ব্রহ্মই প্রামাণিক। \* ব্রহ্ম সর্বদোই মায়া-বিশিষ্ট।

মাহিনতা মহেশ্বরম্।—ধেতাশতর উপনিষদ্।

এই মায়া অর্থে অদ্বৈত-বাদীর অনির্বাচনীয় অনাদি ভাবরূপ স্বজ্ঞান নহে, কিন্তু বিচিত্রার্থ-সৃষ্টি,কর্ত্রী গুণাত্মিকা প্রকৃতি।

মারান্ত প্রকৃতিং বিজ্ঞাৎ।—-খেতাৰতর উপনিষদ্

রামান্থজের ভাষায় ব্রহ্ম "নিথিল-হেয়-প্রত্যানীক'' ও "কল্যাণ-গুণ-গুণাকর'। তবে যে ব্রহ্মকে নিশুণ বলা হয়, তাহার তাৎপর্য্য এই যে, তাহাতে প্রাকৃত হেয়গুণের লেশমাত্র নাই। †

ৰাহ্ণেব: পরং ব্রহ্ম ক্রল্যাণগুণসংযুত:। কৈবল্যদঃ পরং ব্রহ্ম বিফুরেব সনাতনঃ ॥

- কিঞ্চ সর্ব্ধপ্রমাণ্ড সবিশেষবিষয়তয়। নিার্ব্ধশেষবস্তুনি ন কিমিপি প্রমাণং সমন্তি নির্বিকশ্বক প্রত্যক্ষেহিপি সবিশেষমেৰ প্রতীয়তে।—সর্ব্ধদর্শন-সংগ্রহে রামামুজদর্শন।

অতোহপি মায়াশবলমেৰ ব্ৰহ্ম, অভণ্ড:সৰ্বদা বিশিষ্টমেৰ, ইভি সিদ্ধৃ। \* \* ভৰ্ছি সৰ্বদা সবিশেষমেৰ ইভি সিদ্ধৃ।—ৰেদান্তভ্ৰসায়।

† निश्व विवाहार शाकुल्य प्रतिविद्य विवाह विश्व विवाह । - मर्वहर्णन-मर्थ ।

— ইত্যাদিভি: নিখিলহেরপ্রত্যনীকমং কল্যাণগুণগণাকরত্বক অবগমাতে
সন্তাদ্যো ন সন্তাশে যত্র চ প্রাকৃত্য গুণাঃ । \* \*
সগুণো নিশুণো বিফুজ্র নগম্যো হসে সমূতঃ ।
ন হি তত্ত গুণাঃ সর্বে সবৈদ্যনিগণৈরপি ।
বক্তং শক্যা বিষ্কৃত্য সন্তাদ্যেরখিলৈগণৈঃ ॥

এব আত্মা স্বত্তপাপ্যা, পরাহত্ত শক্তি বিবিধৈব শ্রুমতে, তত্ত্বং নারায়ণঃ পরম্ ইত্যাদি শ্রুতি-মৃতিভিন বিয়য়ণকৈব পরতত্ত্বং দিব্যকল্যাণগুণবোগেন সগুণদং প্রাকৃত-হের-গুণরহিত্ত্বেন নিগুণদ্বনিতি বিয়য়ভেদ-বর্ণনেনৈককৈতাবাবগনাদ্ ব্রহ্মবৈ বিষয়ং ত্র্বচনমিতি দিক্।—বেদান্তত্ত্বসার।

'কল্যাণ-গুণ-যুক্ত বাস্থানেবই পর-ব্রহ্ম—মুক্তিদাতা সনাতন বিষ্ণুই পরব্রহ্ম'—ইত্যাদি বাক্য দারা ভগবান্ যে হেরপ্তণের বিপরীত ও কল্যাণগুণের আধার—ইহাই প্রতিপন্ন হইতেছে, এবং নিম্নোদ্ভ শ্রুতি ও
শ্বৃতি বচন দারা নারাম্বণই পরতত্ত্ব, তিনিই দিব্য কল্যাণ-গুণ-সংযোগে
সপ্তণ ও প্রাকৃত হেম্বগুণ-বিয়োগে নিগুণ: অর্থাৎ, সেই একই ব্রহ্ম-বস্তু
সপ্তণ ও নিগুণ, ইহাই স্ফুচিত হইতেছে। কিন্তু ব্রহ্ম দিবিধ,—ইহা
বলা সঙ্গত নহে। এ বিষয়ে শ্রুতি-শ্বুতি-বাক্য, যথা—"বিষ্ণুই সপ্তণ ও
নিশুণ, তিনি জ্ঞানগন্য।' "তিনি সন্থাদি অথিল-গুণ-বিষ্ণুক্ত। তাঁহার
সমস্ত গুণের বর্ণনা মুনিগণ্ও করিতে পারেন না।' "এই পরমাদ্মা পাপস্পোন্থীন।" "ইহার বিবিধ পরা শক্তি শ্রুত হয়।" "নারাম্বণই পরতন্ধ,"—
ইত্যাদি। •

<sup>\*</sup> With Ramanuja, Brahman is the highest reality, omnipotent, omniscient; but this Brahman is at the same time full of compassion or love. \* \* According to Ramanuja Brahman is not Nirguna—without quality. Such qualities as intelligence, power and mercy are ascribed to him; while with Shankara, even intelligence was not a quality of Brahman, but Brahman was pure thought and pure being. Besides these qualities Brahman

বিশিষ্টাবৈত মতে ব্ৰহ্মই জগতের কর্তা ও উপ দান। বাহদেব: পঞ্চ ব্ৰহ্ম কল্যাণগুণসংষ্ঠ:। ভূবনানামুপাদান: কর্তা জাবনিয়ামক:॥

'কলাণগুণান্বিত বাস্থানেই পর-ব্রহ্ম। তিনি ভূবন সকলের উপাদান, কর্ত্তা ও অন্তর্যামী রূপে জীবের নিয়ামক।'

অর্থাৎ, ঈশ্বরই জগভের উপাদান ও নিমিন্তকারণ। তাঁহা হইছে জগভের উৎপত্তি, তাঁহাতেই জগভের স্থিতি এবং তাঁহাতেই জগভের লয়। বতা বা ইমানি ভূডানি লায়তে বেন লাতানি জীবতি বংগ্রন্থাভিসংবিশতি। তং বিজ্ঞাস্থ তদ্ বন্ধ।

অর্থাৎ, 'যাহা হইতে জগতের স্ঠি স্থিতি লয় নিশার হয়, তাঁহাকে জানিতে হইবে, তিনিই ব্রহ্ম।' ইহাই ব্রহ্মের লক্ষণ। সেই জন্ম স্ত্রকার বাদরায়ণ স্ত্র করিয়াছেন,—

is supposed to possess as constituent elements, the material world and the individual souls, and to act as the inward ruler (Antaryamin) of them. Hence neither the world nor the individual souls will ever cease to exist. All that Ramanuja admits is that they pass through different stages as Abyakta and Byakta, \* \* Brahman is to be looked on and worshipped as a personal God, the creator and ruler of a real world. Thus, Isvara, the Lord, is not to be taken as a phenomenal God and the difference between Brahman and Isvara vanishes, as much as the difference between a qualified and an unqualified Brahman.

-Max Muller's Indian Philosophy, pp. 247-248.

Ramanuja's Brahman is always one and the same, and according to him, the knowledge of Brahman is likewise but one; but his Brahman is in consequence hardly more than an exalted Isvara. He is able to perform the work of creation without any help from Maya or Avidya.—Ibid, p, 251.

#### ৰশান্তত বভঃ।— उपार्व, ১।১।२

'বাঁহা হুইতে জগতের জন্মাদি সিদ্ধ হয়, তিনিই ব্রহ্ম।'

বতো বসাৎ সর্বেষরাৎ নিধিনছের প্রভানী ক্ষরপাৎ সভাসকলান্তনবধিকাভিশরাল ক্রাংখ্যেরকল্যাণগুণাৎ সর্বব্যাৎ সর্বলন্ডে: পুংসঃ স্থান্তি প্রভারা: প্রবর্তন্ত ইতি স্ক্রার্থ:।

—সর্বাদর্শন-সংগ্রহ।

ঐ স্তের অর্থ এই,—'যে সর্বাধির সকল হেয়গুণের বিপরীত, সত্য-সম্বল্পাদি নিরতিশন্ন অনেক কল্যাণগুণের আকর, সর্বাজ্ঞ, সর্বাশক্তিমান্ পুরুষ হইতে সৃষ্টি স্থিতি ও প্রশন্ন সাধিত হয়, (তিনিই পর-ব্রহ্ম)।'

অবৈত-বাদীরা ইহাকে ব্রন্ধের তটস্থ-লক্ষণ বলিয়াছেন, এবং "পত্যং ক্রানম্ অনস্তঃ ব্রন্ধা," ইহাই তাঁহাদের মতে ব্রন্ধের স্বরূপ-লক্ষণ। বিশিষ্টাদ্বৈতবাদীরা তটস্থ ও স্বরূপ-লক্ষণের প্রভেদ স্বীকার করেন না। তাঁহারা বলেন, 'জ্মান্তস্ক যতঃ' ইহাই ব্রন্ধের প্রকৃত লক্ষণ।

বিশিষ্টাৰৈত মতে ঈশ্বর, জীব ও জড়—এই তিন পদার্থ।

ক্রবাং বেধা বিভক্তং জড়সঞ্জুমিতি \* \* তত্র জাবেশভেদাৎ।

দ্রব্য দ্বিধ— ব্রুড় ও অব্রুড়। অব্রুড় বা চিতের—জীব ও ঈশ্বর—এই সুই বিভাগ।

অবৈতবাদীরা যে বলেন, ব্রহ্ম একমাত্র পরমার্থ এবং জীব ও জগৎ-প্রাপঞ্চ রক্ষুসর্পের স্থায় অবিষ্ঠার পরিকল্পনামাত্র—ইহা বিশিষ্টাবৈতবাদীর অস্থুমোদিত নহে।

এবো হি তম্ভ সিদ্ধান্ত: চিদ্দিশ্বরভেদেন ভোক্ত -ভোগ্য-নিরামক—ভেদেন ব্যবস্থিতা--- আর: পদার্থা ইতি। তমুক্তন্

> উষর ক্রিচিচেডি পদার্ঘতিতরং হ**ি:।** উষরক্তিত ইত্যুক্তো শীবো দুগুষ্চিৎ পুনরিতি ।

> > – সৰ্বদৰ্শনসংগ্ৰহে রামাসুজদর্শন।

'রামার্জাচার্য্যের নিদ্ধান্ত এইরূপ। চিৎ, অচিৎ ও ঈশ্বর,—এই

ত্তিবিধ পদার্থ। চিং = ভোক্তা অচিং = ভোগ্য ও ঈশ্বর = নিরামক। ইহার সমর্থন জন্ম তিনি নিয়োক্ত বচন উদ্ধৃত করিয়াছেন। 'ঈশ্বর, চিং ও অচিং—পদার্থ এই তিনতী; হরি হন ঈশ্বর, জীব চিং এবং দৃশ্ব (জড়) অচিং।'

এ সম্বন্ধে শ্বেতাশ্বতর-উপনিষদ্ এইরূপ বলিতেছেন,—
উদ্গীতমেতৎ পরমন্ত বন্ধ তত্মিন্ ত্রেং স্প্রতিষ্ঠাক্ষরক।

'এই যে পরব্রশ্ব ইনি অক্ষর; ইঁহাতে তিনটী সুপ্রতিষ্ঠিত আছে, এইরূপ উদ্গাত হইয়াছে।'

এই তিনটী কি কি ? ভোক্তা ( জীব ), ভোগা (জড় ) ও প্রেরিজা ( ঈশ্বর ,। কারণ, অন্তত্ত্ত শেতাশতর বলিয়াছেন,—

> ভোক্তা ভোগ্যং প্রেরিভারক মছা। সর্বাং প্রোক্তং ত্রিবিধং ব্রহ্মমেতৎ ॥

ইহার ভাষ্যে শঙ্করাচার্যাও বলিয়াছেন,—

ভোক্তা জাবঃ ভোগাম্ ইতরৎ সর্কাম্, প্রেরিডা অন্তব্যামী প্রমেশর এতৎ তিবিধং ভোক্তং ব্রহ্মের ইতি।

অর্থাৎ, 'পুরুষ, প্রক্বতি ও পরমেশ্বর, ব্রহ্মের এই তিন ভাব।'

কিন্তু প্রকৃতি ও পুরুষ স্বতন্ত্র পদার্থ হইলেও বিশিষ্টাদ্বৈত মতে তাহারা সম্পূর্ণ ঈশ্বরাধীন। কারণ, ঈশ্বরই ভোক্তা ও ভোগা—পুরুষ ও প্রকৃতি— উভয়েতেই অন্তর্যামীরূপে অবস্থিত আছিন।

পরমেবঃ গৈয়ব ভোক্ত ভোগ্যাঞ্জ ভয়োরস্তর্গামরপেণাবহুগনম্। — সর্বাদ র্শনসংগ্রহ।

'পরমেশ্বই ভোক্তা ভোগ্য উভয়েতেই অস্তর্য্যামীরূপে অবস্থান করিতে-ছেন।' অর্থাৎ, তিনি জীব ও জড়—উভয়েরই অন্তর্য্যামা।

সেইজন্ম বিশিষ্টাবৈতবাদীরা এই উভয়কে তাঁহার শরীর বিশয়। বর্ণনা করিয়াছেন। \*

Chit and Achit, what perceives and what does not

• তদেতৎ কার্যাবস্থস চ কারণাবস্থস চ চিদচিদ্বস্তন: সকলন্ত স্থলস্থ স্কাস্ত চ পরব্রহ্ম-শরীরশ্বন্।—২।১।১৫ স্ত্রের শ্রীভাষ্য।

'কার্যাবস্থাপন্ন ও কারণাবস্থাপন্ন চিৎ ও অচিৎ—স্থূল ও স্ক্র, সমস্ত বস্তুই পরব্রন্ধের শরীর।'

এ কথার সমর্থনের জন্ম শ্রীরামানুজ নিয়লিখিত শ্রুতি থাক্য উচ্চুত করিয়াছেন ;—

যঃ পৃথিব্যাং তিষ্ঠন্ \* \* যক্ত পৃথিবী শরীরং \* \* যো বিজ্ঞানে তিষ্ঠন্ \* \* যক্ত বিজ্ঞানং শরীরং য আত্মনি তিষ্ঠন যক্তাত্মা শরীরম্ ইত্যাদি। — অন্তর্গামী ব্রাহ্মণ।

'জগৎ সকং শরীরং তে', 'যদসু বৈক্ষবঃ কায়ঃ' 'তৎ সর্কাং বৈ হরেন্তমুঃ'; 'তানি সকাণি তদ্বপুঃ'; সোহভিধ্যায় শরীরাৎ স্বাৎ'।

'যিনি ( অন্তর্য্যামী রূপে ) পৃথিবীতে রহিয়াছেন, পৃথিবী থাঁহার শরীর ; যিনি বিজ্ঞানে রহিয়াছেন, বিজ্ঞান থাঁহার শরীর , যিনি আত্মাতে রহিয়াছেন, আত্মা থাঁহার শরীর।'

'সমস্ত জগং তোমার শরীর; 'যে অমু (কারণার্নি) বিষ্ণুর শরীর'। 'সে সমস্তই শ্রীহরির তমু;' 'সে সমস্তই তাঁহার বপু'। 'তিনি অমুধ্যান করিয়া নিজের শরীর হইতে (প্রজা) সৃষ্টি করিলেন।'

তাহাই যদি হইল,—যদি পুরুষ, প্রক্বতি ও পরমেশ্বর এই তিন পদার্থ শ্বীকার্য্য হইল. তবে যে শ্রুতি—

নেহ নাৰাভি কিঞ্ন। একমেবাদিভীয়ন্। আত্মা বা ইদমেকাগ্ৰ আসীৎ।

"এখানে নানা (বছত্ব) নাই," "ব্রহ্ম এক ও অদ্বিতীয়," "অগ্রে এই পরমাত্মাই ছিলেন ইত্যাদি উপদেশ দিয়াছেন, ভাহার তাৎপর্য্য কি ? এ সকল একত্ব-প্রতিপাদক শ্রুতিবাক্যের কি গতি হইবে ? ভত্তুরে বিশিষ্টা- হৈত-বাদীরা বলেন, "নেহ নানান্তি কিঞ্চন" এই নানাত্ম-নিবেধের perceive—soul and matter, form, as it were, the body of Brahman, are in fact modes (Prakara) of Brahman.—Max Muller's Indian Philosophy.

উদ্দেশ্য ইহা নর যে, জড় ও জীব মিধ্যাকরনা মাত্র; কিন্তু এই শ্রুভির প্রকৃত তাৎপর্য্য এই যে, প্রকৃতি ও পূরুষ ভগবানেরই প্রকার বা বিধা «(aspect) মাত্র।

একমেব এক্ষা নানাভূতচিদ চিৎপ্রকারং নানাম্বেনাবস্থিত্য । —সর্বদর্শনসংগ্রহ ।

'একই ব্রন্ধের নানাভূত চিৎ অচিৎ প্রকার ভেদ। তিনি নানারূপে অবস্থিত।' \*

এ কভৈব ব্রহ্মণঃ শরীরভয়া প্রকারভূতং সর্কাং চেতনাচেতনাত্মকং বস্তু।—সর্কাদর্শক-সংগ্রহ।

'চিৎ ও জড়, এক ব্রহ্ম পদার্থেরই শরীর, অভএব তাঁহারই প্রকার নাত্র।'

শ্রুতি, ব্রশ্নকে 'একমেবাদিতীরুম্' বলিরাছেন, তাহার তাৎপর্য্য এরূপ নহে যে, ব্রহ্ম ভিন্ন আর অস্ত কোন বস্তু নাই। ঐ শ্রুতির অভিপ্রায় এই, প্রান্ত প্রস্কৃতি-পুরুষ নাম-রূপের ভেদ-র্রাহত হইরা অনির্দেশ্র ভাবে যথন ব্রহ্মে বিলীন থাকে, সেই অব্যাক্কত অবস্থার তিনি একমেবাদিতীরুম্। ভাষ্তেৎ তর্হি অব্যাক্তমাসীৎ। নামরূপাভ্যাং ব্যাক্রিয়তে।

প্রেলরে জগৎ অব্যাক্কত অবস্থার থাকে; পরে (স্পষ্টিতে) তাহা নাম---রূপের দারা ব্যাক্কত (ব্যক্ত ) হয়।'

विभिन्नोदेषज-वामीत्रां वरणन,---

বৰ, ভর বিশিষ্টপ্রেব অবিতীয়ৰং প্রত্যতিপ্রায়:।

এবং তাঁহারা এই কথার সমর্থনের জন্ম এই সকল শান্ত-বাক্য উদ্ভ করেন,—

> একো নারারণো দেবঃ পূর্বস্থাইং বনাররা। সংস্কৃত্য কালকলয়া করান্ত ইদমীবরঃ। এক এবাবিতীরোহভূদারাধারোহবিলান্তরঃ।

শব্যের সকলং জাতং বরি সর্বাং প্রভিতিং।

মরি সর্বাং লয়ং বাতি তদ্ ব্রহ্মাবরমন্মাহন্।

"ব্রহ্মাবির প্রতীনের নাষ্টে লোকে চরাচরে।

আক্তসংগ্রবে প্রাপ্তে প্রকীনে প্রকৃত্যে মহান্।

এক ন্তিষ্ঠতি সর্বাদ্ধা স তু নারারণঃ প্রভুঃ।

'নারারণ দেব এক ও অদিতীয়। তিনি মারাবলে পূর্ব-স্ট জগৎ কাল-কলার দারা কল্লান্তে সংহার করিয়া এক অদিতীয় ঈশ্বর-রূপে বিরাজিত থাকেন। সমস্ত আত্মা তাঁহাতে নিহিত থাকে এবং সমস্ত জগৎ তাঁহাতে বিলীন থাকে।'

'আমা হইতেই সমস্ত উৎপন্ন হয়, আমাতেই সমস্ত প্রতিষ্ঠিত থাকে, আমাতেই সমস্ত বিলীন হয়; অদ্বিতীয় ব্রহ্ম আমিই।'

'অক্ষর প্রকৃতিতে লীন হয়, প্রকৃতি পরমেশবে একীভূত হয়।'

'যথন ব্রহ্মাদি লয় প্রাপ্ত হন, যথন চরাচর বিনষ্ট হইয়া যায়, যথন ভূত সকলের প্রলয় উপস্থিত হয়, যথন মহন্তম্ব প্রস্কৃতিতে বিলীন হইয়া যায়, তথন সর্বাচ্মা এক অন্বিভীয় ঈশ্বরই বিরাজিত থাকেন; তিনিই নারারণ প্রভূ।'

এই সকল প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া বিশিষ্টাবৈত-বাদীরা 'একমেবা-বিতীয়ম্' শ্রুতির এইরূপ অর্থ করেন,—

তদানীং স্কাচিদ্বিশিষ্টশু ব্ৰহ্মণঃ সিম্বাদ্ বিশিষ্টশুৰ অবিতীয়ৰং সিম্বৃ। \* \*
তদনাদিৰেইপি অবিভাগ উপপদ্ধতে, বততং ক্ষেত্ৰজ্ঞবন্ত ভদানীং পরিত্যজনানরপং
ব্রহ্মশরীয়তরাপি পৃথপুবাপদেশানহ্মভিক্ষাব্।—বেদাশুভব্সার।
"

প্রেলয়ে স্ক্রভাবাপন্ন জীব ও জড় ব্রন্ধে বিলীন থাকে। তথন তদ্বিশিষ্ট ব্রন্ধ ভিন্ন আর কিছুই থাকে না। সেই জন্ত তাঁহাকে অধিতীন বলা হয়। যদিও জগৎ অনাদি, কিন্তু প্রলম্বালে জগৎ ব্রন্ধ হইতে অভিন হইরা যার। কারণ, তথন ক্ষেত্রজ্ঞ (জাব) নাম-রূপ পরিত্যাগ করিয়া অতিস্ক্ষ ভাবে অবস্থান করে, ত্রন্ধের শরীর হইলেও তাহার পৃথক্ উপলব্ধি হয় না।'

এই তত্ত্ব বিশদ করিবার জন্ম বিশিষ্টাদ্বৈত-বাদীর। ব্রহ্মের ছই অবস্থা,—
কার্যাবস্থা ও কারণাবস্থা—স্বীকার করেন। যথন প্রদরে জীব ও জড়াত্মক
জগৎ ব্রহ্মে প্রলীন হইয়া যায়, যখন সেই স্ক্রম দশাতে তাহাদের নাম-রূপের
বিভাগ তিরোহিত হয়, তথন ব্রহ্মের কারণাবস্থা। আবার যখন স্পষ্টিতে
চিৎ ও জড় নাম-রূপের বিভাগে বিভক্ত হইয়া ব্যক্ত, স্থুল অবস্থা ধারণ করে,
তথন ব্রহ্মের কার্যাবস্থা। সে অবস্থায় অচিৎ (দৃশ্য জড় জগৎ),—ভোগ্য
(বিষয়), ভোগোপকরণ (ইক্রিয়) ও ভোগায়তন (দেহ)—এই ত্রিবিধ
আকার ধারণ করে।

নামরূপ-বিভাগান্ত-স্ক্র-দশাবং প্রকৃতিপুরুষশরীরং ব্রহ্ম কারণাবন্থং জগত ওদাপত্তি-রেব প্রলয়ঃ ; নামরূপরিভাগ-বিভক্ত স্থল-চিদ্চিদ্-বল্ত-শরীরং ব্রহ্ম কায়্যাবস্থং ব্রহ্মণস্তথাবিধ-স্থল-ভাবশ্চ স্টেরিত্যভিধীয়তে।—সর্বনর্শন—সংগ্রহে রামানুজদর্শন।

'কারণাবস্থাপর ব্রহ্মের নাম রূপের ভেদ-রহিত ফ্ল্ম-দশাপর প্রকৃতি ও পুরুষ শরীর; জগতের ব্রহ্মে লীন হওয়ার নামই প্রনয়। আর কার্য্যাবস্থাপর ব্রহ্মের নাম-রূপের ভেদে ভিন্ন, স্থূল-দশা-প্রাপ্ত চিৎ ও অচিৎ (জীব ও জড়) শরার, ব্রহ্মের সেইরূপ স্থূলভাবকেই সৃষ্টি বলে।'

পরবন্ধ হি কারণবিস্থং কার্যাবস্থং স্থাসূল্লিচিদ্ বস্তু শরীরতহা সর্বাদ্ধ স্থাস্থ ভূতম্ া—১।২।১ ব্রহ্মস্ত্রের শ্রীভাষ্য।

'পর-ব্রন্মের হই অবস্থা,—কারণাবস্থা ও কার্য্যাবস্থা। কারণাবস্থায় স্ক্র-ভাবাপন্ন প্রকৃতি-পূরুষ তাঁহার শরীর এবং কার্য্যাবস্থার সুল ভাব প্রাপ্ত প্রকৃতি-পূরুষ তাঁহার শরীর। অতএব, তিনি সর্বনাই স্কলের আত্মান্ধণে অবস্থিত।' অতএব,—

### जाना वा देवमश बामोर।

'আদিতে আত্মা ভিন্ন আর কিছু ছিল না'—ইত্যাদি শ্রুতি-বাক্য, এই ভাবে বৃঝিতে হইবে যে, প্রলম্নে সমস্ত জগৎ ব্রহ্মে লীন ছিল—একীভূত ছিল। ইহার দ্বারা স্বন্ধপ-নিবৃত্তি বুঝাইতেছে না। জগৎ স্থলরূপ পরিত্যাগ করিয়া স্বার্কপে ব্রহ্মে অবস্থিতি ছিল—ইহাই বুঝাইতেছে। অতএব, স্বান্ধ চিৎ ও জড়-বিশিষ্ট ব্রহ্মই জগতের কাবণ।\*

তবে যে জগৎকে ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন বলা হয় তদনস্তবম্ আরভাণ-লাদিভ্য:—ব্রহ্মস্ত্র, ২।১।১৫) এবং ব্রহ্মকে জানিলে সমস্ত বিজ্ঞাত
হইল, এরপ বলা হয়, তাহার উদ্দেশ্য এই যে, জগৎ যথন ব্রহ্মেরই
শরীর, তাঁহারই প্রকার বা বিধা, তথন তাঁহাকে জানিলে কি আর অজ্ঞাত
থাকিতে পারে গ

\* নমু আত্মা বা ইদমগ্র আসাৎ, ইতি প্রাক স্টেরেকভাবধারণাৎ কথং স্ক্রাচিদচিদ্বিশিষ্ট্রস্য নারায়ণস্য কারণজম্। উচ্চতে। 'যতো বা ইমানি ভূতানি জায়ন্তে যেন
ভাতানি জীবভি যৎপ্রস্থাভিসংবিশভি' ইতি পরিব্যক্তভূল। কারণাং স্ক্রাকারাপজ্যা
ব্রহ্মণি বৃত্তিঃ প্রাতপাত্তে, নতু স্বর্নপনিবৃত্তিঃ। 'অক্ষরঃ তমসি লীয়তে, ভমঃ পরে দেবে
এমীভবৃতি' ইতি ভমঃশন্বাচ্যায়াঃ প্রকৃতেঃ পরমাত্মকীভাবশ্রবণাৎ। পৃথগ্ গ্রহণরহিভব্নে বৃত্তিরেকীভাবঃ।

'নাদিতে এ জগৎ আত্মাই ছিল' এই শ্রুতির দারা সৃষ্টির পূর্বের্ব এক আত্মাই ছিলেন, ইহা প্রতিপন্ন হইতেছে। তবে কিরূপে সৃষ্ম চিদচিৎ বিশিষ্ট নারায়ণের কারণত্ব উপপন্ন হইবে? ইহার উত্তরে বলিতেছেন, "বাঁহা হইতে এই লগতের উৎপত্তি, বাঁহাতে ত্বিতি এবং বাঁহার দারা প্রকর সিদ্ধাহর, তিনি এক" এই শ্রুতি-বাক্য দারা লগৎ গুল অবস্থা পরিত্যাপ করিয়া সৃষ্ম অবস্থার একে বিলীন থাকে, ইহাই প্রতিপন্ন হইতেছে, লগতের অত্যন্ত নিবৃত্তি প্রতিপাদিত হইতেছে না। "তমঃ পরমেশরে একাভূত হর", — এই বাক্যে তমঃ শন্দবাচ্য প্রকৃতি পরমেশরে বিলীন হইরা একীভূত হয়, ইহাই কথিত হইরাছে। একীভাব অর্থে — সেই অবস্থা, যে অবস্থার বস্তুকে পূথক্-রূপে গ্রহণ করা বার না।

কার্যাসি সর্বাং ব্রন্ধির ইতি কারণভূত ব্রন্ধান্ত জানাদের সর্ব্ববিজ্ঞানং ভবতীতি এক বিজ্ঞানেন সর্ববিজ্ঞানস্য উপপন্নতরভাব।—সর্বদর্শন-সংগ্রহে রামাসুজদর্শন।

'সমস্ত কার্যাই ব্রশ্ধ; তাহাদিগের কারণভূত ব্রন্ধের জ্ঞান হইলেই কার্য্যেরও জ্ঞান হয়। শ্রুতি যে, 'এক বস্ত জানিলেই, সকলই জ্ঞাত হইবে' —এক্সপ বলিয়াছেন, তাহাও এইভাবে সঙ্গত হইতেছে।'

অত্রেদং তবং চিদচিদ্বস্থশরী রভয়া তৎপ্রকারং একৈব সর্বাদা সর্বাদশাভিধেয়ং। তৎ কলাচিৎ স্থাৎ স্থারীরভয়াঽপি পৃথগ্ব্যপদেশাবর্তস্ক্রদশাপরটিদ চিদ্বস্থশরীরং তৎ কারণাবস্থং ব্রহ্ম। কদাচিদ্ চ বিভক্তনামরূপব্যবহারার্তস্কুলদশাপর চিদচিদ্বস্থশরীরং তচ্চ কার্যাবস্থমিতি কারণাৎ পরস্মাৎ ব্রহ্মণঃ কার্য্রসং জগদনগ্রং।

---২।১।১৫ ব্রহ্মসূত্রের শ্রীভাষ্য।

অতঃ সর্বাবস্থং ব্রহ্ম চিদচিদ্ বস্ত শরীরমিতি পুলাচিদচিদ্বস্তশরীরং ব্রহ্ম কারণং তদেব ব্রহ্ম পুলচিদচিদ্বস্তশরীরং অগদাব্যং কার্যমিতি জগদ্বহ্মণোঃ সামানাধিকরণ্যোপপন্তিঃ ।
—২।১।২৩ ব্রহ্মপুত্রের খ্রীতাব্য।

'এ বিষয়ে তত্ত্ব এইরপ। ব্রহ্মই সর্বাদা "সর্বাশ শব্দের বাচা; কারণ চিৎ ও জড় তাঁহার শরীররূপে তাঁহারই প্রকার মাত্র। তাঁহার কথনও কার্যাবস্থা। কারণাবস্থার স্ক্রদশাপর, নাম-রূপের শাতরারহিত জীব ও জড় তাঁহার শরীর এবং কার্যাবস্থার স্থল দশাপর নাম-রূপের কেপের ভেদে ভিন্ন জীব ও জড় তাঁহার শরীর। কারণ, পরব্রহ্ম হইতে তৎকার্য্য জগৎ অভিন।'

'অতএব সকল অবস্থাতেই জীব ও জড় ব্রন্ধের শরীর। কারণব্রন্ধের স্ক্র জীব ও জড় শরীর; কার্য্য-ব্রন্ধের (বাঁহার নাম জগৎ) স্থূল জীক ও জড় শরীর। এই ভাবে জগৎ ও ব্রন্ধের অভিন্নতা উপপন্ন হইতেছে।'

শাস্ত্রে অনেক স্থলে জগৎকে অসৎ বলা হইরাছে বটে, কিন্ত ইহার:
অর্থ এরপ নহে যে, জগৎ বিজ্ঞান মাত্র—মারিক অবস্ত। জগৎকে
অসৎ বলার প্রকৃত তাৎপর্যা এই, জগৎ যথন পরিণামী ও বিকারশীল,

শ্বগৎ যথন একরপে অবস্থান করে না, তথন নির্বিকার ব্রহ্মের তুলনায় •ইহা অবস্তু বৈ আর কি ?

"বিকারজননীমজাম্, নিত্যং সততবিজিয়ামি" ত্যাদিভিরস্তা: স্বিকারশ্বেন সতত-পরিণামিশ্বেন চৈকরপাভাবার ব্রহ্মসমানসন্তাক্তম্। অত এবেরমন্তাদিপদৈরপ্চর্যাতে। — বেদাস্তভ্যার।

"জগৎকে যে মিথা। বলা হয়, তাহার তাৎপর্যা এই, প্রকৃতি যথন বিকারী জড় বস্তু, প্রকৃতি যথন নিয়তই পরিণামী, প্রকৃতি যথন একরপে অবস্থান করিতেই পারে না (ব্রহ্ম যেরপে অবস্থান করেন),—তথন তাহার। ব্রহ্মের সমান সন্তা কিরূপে হইবে ?"

জগৎ যে ভ্রম নহে,—মারার বিজ্ঞা, বিজ্ঞান মাত্র নহে, এ কথা প্রভিপাদন করিবার জ্যু বিশিষ্টাধৈত-বাদীরা অনেক যুক্তিতর্কের অবতারণা করিয়াছেন।

অতো বিজ্ঞানমাত্রমের তত্ত্ম ন বাহার্থেছিতি ইত্যেবং প্রাপ্তে প্রচন্দ্রহে নাভার উপলব্দেরিত। — ব্রহ্মসূত্র, ২।২।২৭

জানব্যতিরিজ্ঞস। অভাবে। ব্যক্তং ন শক্যতে কৃতঃ উপলব্ধেঃ জাতুয়াল্পনোহর্থবিশেষ—
ব্যবহারবোগ্যতাপাদনরূপেণ জ্ঞানস্যোপলব্ধেঃ \* \* জ্ঞানবৈচিত্র্যাসপূর্থ বৈচিত্র্যকৃত্নেব \* \*
বং পরেঃ ব্যক্তানদৃষ্টাল্পেন জাগরিতজ্ঞানানামপি নিরাল্যন্ত্যমুক্তং তত্রাই \* \* বৈধর্মান্ট ন
ব্যাদিবং ।—ব্রক্ষযুক্ত, ২।২।২৮।

স্বপ্নজানবৈধৰ্মাজ্জাগরিভজ্ঞানানাম্ অর্থশৃগ্রত্বং ন যুত্তাতে বন্ধুং— \* \* \* ক ভাবোহসুপলক্ষে:।—বন্ধস্ত্র ২।২।২»

ন কেবলস্যার্থন্ণ্যস্য আনস্য ভাব: সম্ভবভি, কুতঃ। কচিদপামুপলকেঃ।

'যদি কেছ বলেন, বাহার্থ (External world) নাই—বিজ্ঞান নাত্রই আছে, ভাছার উত্তরে আমরা বলি—"নাভাবঃ"—এই ব্রহ্মহত্তে স্পষ্ট বলা হইয়াছে, যথন অগতের উপলব্ধি হইভেছে, তথন বিজ্ঞান-ব্যাতিরিক্ত পদার্থের সন্তা নাই, এরপ বলা সক্ত নহে। কারণ—বিষয়কে জ্ঞাতার ব্যবহারযোগ্য করিয়াই জ্ঞানের উপলব্ধি হয়। বিষয় না থাকিকে

এরপ হয় কিরাপে ? \* \* আর বিষয় বিচিত্র বলিয়াই জ্ঞানও বিচিত্র হয়। \* \* বিরুদ্ধবাদীরা যে বলেন, যথন স্বপ্রজ্ঞান নিরালম্বন—তথন জ্ঞাগরিত জ্ঞানও আলম্বন-শৃত্য, তাহার উত্তর— "বৈধর্মাচ্চ" স্তর (২।২।২৮)। স্বপ্রজ্ঞান ও জাগরিত-জ্ঞান এক ধর্মাক্রাস্ত নহে। অতএব স্বপ্রজ্ঞানের দৃষ্টাস্তে জাগরিত জ্ঞানকেও অর্থশৃত্য (নিরালম্বন) বলা সঙ্গত নহে। \* \* কেবল অর্থশৃত্য জ্ঞানের ভাব শসন্তব নহে। কারণ, কোথায় না কোথায়ও তাহার বাধ হইবেই। \*\*

অবৈতবাদীর মতে জীব ও ব্রহ্ম স্বরূপত: অভিন্ন। বিশিষ্টাবৈত-বাদীরা এ মতের অনুমোদন করেন না। তাঁহারা বলেন, জীব ও ব্রহ্ম স্বতম্ব বস্তু। †

জীবপরয়োরপি স্থর্নপৈক্যং দেহাক্সনোরিব ন সন্তবিত। তথা চ শ্রুতি:—বা হপর্ণা সমুদ্রা সমানং বৃক্ষং পরিবস্থজতে তরোরস্থাঃ পিপ্রলং স্থান্তি অনগ্রন্ অস্তোহিছি চাকণীতি। খতং পিবস্তো হ্কৃতস্য লোকে গুহাং প্রবিষ্টো পরমে পরার্ছ্যে \* \* অন্তঃপ্রবিষ্টঃ শান্তা জনানাং সর্ব্বাক্সা ইত্যাতা। ভেদবাপদেশাৎ, উত্তরেহপি ভেদেনৈন-মধীরতে, ভেদবাপদেশাচ্চান্তঃ, অধিকং তু ভেদনির্দ্দেশাৎ ইত্যাদিয়ু স্ত্তেমু চ য আন্ত্রনি আন্তর্নো ধনাত্রা-ন বেদ বস্যাত্রা শরীরং, য আন্তান্য অন্তরো ধনাত্রতি ব্যাক্তেনাত্রন। সম্পরিষক্তঃ, প্রাক্তেনাত্রনাত্রাকার ইত্যাদিভিউভয়োরন্যোন্য প্রত্যানীকাকারেণ স্ক্রপানর্ব্যাং। ক্রিক্সার্ব্য শ্রীভাষ্য।

- া ভাবে চ উপলক্ষে: ।—ব্ৰহ্মসূত্ৰ, ২।১!১৬ ;
  অসাদ তি চেং ন প্ৰান্তবেধমান্তছাং :—ব্ৰহ্মসূত্ৰ ২ ১।৭
  তদননাত্ব আরম্ভণ শক্ষাদিভা: ।—ব্ৰহ্মসূত্ৰ, ২।১।১৫
  ইত্যাদি স্তবের ভাষ্যে শ্ৰীরামানুজাচার্য তাঁহার মত আরও বিশ্বদ করিয়াছেন।
  - † The souls as individuals possess reality.

    The human spirit is distinct from the Divine spirit.

    ( Max Muller's Indian Philosophy )

† জীব ও ব্রহ্ম স্বতন্ত্র বস্তু—এই মতের সমর্থন জন্য বিশিষ্টাহৈত-বাদীরা নিরোক্ত স্থান্তের উপরও নির্ভিন্ন করেন—

অর্থাৎ, 'দেহ ও আত্মার যেরূপ স্বরূপত: ঐক্য সম্ভবে না, জীব ও -ব্রন্ধেরও সেইরূপ। কারণ, নিমোদ্ধত শ্রুতি, শ্বুতি ও হত্রসমূহ জীব ও ব্রন্মের যেভাবে স্ক্রেপ নির্ণয় করিয়াছেন, তাহাতে দেখা যায়, উভয়ে পরস্পরের বিপরীত। শ্রুতি শ্বৃতি বথা—'সহযোগী ও স্থাশালী ছইটী পক্ষী এক বুক্ষে অধিষ্ঠিত আছে। তন্মধ্যে একজন স্বাহ ভক্ষ্য আহার করে—-অপর আহার না করিয়া কেবল দৃষ্টি করে।' 'লোকে, স্কুতের <del>"ঋত" পানকারী হুই জন, পরম পরাৎপর স্থানে গুহা প্রবিষ্ট হুইয়া</del> আছেন।' 'তিনি সর্বাত্মা, জনগণের শাস্তা, অন্তর্য্যামী।' 'ভেদব্যপ-দেশহেতু উভয়ই উপদেশ দিতেছেন।' 'ভেদব্যপদেশ হেতু ভিন্ন।' 'ভেদনির্দেশহেতু অধিক' ইত্যাদি ব্রহ্মসূত্র। 'যিনি আত্মায় থাকিয়া আত্মার অন্তরে – খাঁহাকে আত্মা জ্ঞাত নহে — আত্মা যাঁহার শরীর — যিনি আত্মার অন্তর্য্যামী।' 'প্রাক্ত আত্মা কর্ত্তক আলিগিত, প্রাক্ত আত্মা কর্ত্তক অধিষ্ঠিত' ইত্যাদি। বিশিষ্টাদ্বৈতবাদীরা জীব ব্রহ্মের ভেদ সমর্থন **এন্ত** নিয়োক্ত শাল্প সকল উদ্ধৃত করিয়াছেন। "পতিং বিশ্বস্থাত্মেশ্বরং" "আত্মাধারোহথিলাশ্রয়:"—'বিশ্বের পতি, আত্মার ঈশ্বর, আত্মার আধার, অথিলের আশ্রয়।'

অন্তত্ত্ব, রামাত্মজাচার্য্য এইরূপ লিখিয়াছেন,—

আধ্যাত্মিকাতি প্রথযোগার্হাৎ প্রত্যগান্ধনোহধিকন্ অর্থান্তর ভূতং ব্রহ্ম কুতঃ ভেদনির্দ্দশাৎ প্রত্যগান্ধনো হি ভেদেন নির্দিশ্রতে পরং ব্রহ্ম \* \* 'য আত্মনি তিঠন্ \* \* য আত্মানন্
অন্তরে যমরতি' 'স তে আত্মা অন্তর্থানী অনৃতঃ' 'পৃথগাত্মানং প্রেরিভারক নতা' 'স কারণং
করণাধিপ্রধিপঃ' \* 'জ্ঞাজ্ঞো ভাবজাবীশানীপে' \* \* 'প্রধানকেত্রজ্ঞপ্রিক্ত গৈশঃ' \* \*

ইতরব্যপদেশাদ্ হিতাকারণাদিদোবপ্রসঞ্জিঃ।—২।১।২০ ব্রহ্মস্ত্র। প্রকাশাদিবভূ বৈবং পরঃ।—২।৩।৪৬ স্তর। স্বৃধ্যুৎক্রাস্ট্যোর্ডেদেন।—১।৩।৪৩ স্তর। প্রচাদেশক্ষ্যেন্ড।—১।৩।৪৪ স্ত্র। 'বোহব্যক্তমন্তরে সঞ্চরন্' 'বস্তাব্যক্তং শরীরং' 'বষ্ অব্যক্তং ন বেদ', 'বোহক্তরম্ অন্ত্রে সঞ্চরন্' যন্তাক্তরং শরীরং বমক্তরং ন বেদ' 'এব সর্বভূতাক্তরাক্তা', 'অগহতপাপ্যা দিব্যো দেব একো নারারণ' ইত্যাদিভিঃ। \*

ভর্মাৎ, 'ব্রদ্ধ জীব হইতে স্বতন্ত্র। জীব আধাণাত্মক আধিভোতিক আধিদৈবিক হুঃখন্তরের অধীন। সে ও ব্রদ্ধ কিরূপে এক বন্ধ হইতে পারে? সেই জন্ম প্রতিতে জীব হইতে পর-ব্রন্ধের ভেদ নির্দিষ্ট হইরাছে। 'যিনি আত্মার থাকিরা আত্মার অন্তর, যিনি আত্মাকে অন্তরে যমন করেন, সেই অন্তর্যামী অমৃত তোমার আত্মা; জীব ও নিরামক (ঈশর) পৃথক্ মনন করিবে; তিনিই কারণ এবং করণাধিপতির (জীবের) অধিপতি; ছইটি অন্ধ—জিশ ও অনীশ, প্রাক্ত ও অজ্ঞ। তিনি প্রধান ও ক্ষেত্রজ্ঞ—উভরের (প্রকৃতি ও প্রক্ষের) অধিপতি—গুণের প্রভূ। যিনি প্রকৃতির অন্তরের ক্ষেরণ করেন, প্রকৃতি যাহার শরীর, প্রকৃতি যাহার করীর, প্রকৃতি যাহার শরীর, অক্ষর যাহাকে জানে না; যিনি অক্ষরের (জীবের) অন্তরে সঞ্চরণ করেন, অক্ষর যাহাকে জানে না; তিনি সর্বভূতের অন্তরাত্মা পাপস্পর্শস্থ একমান্ত দিব্য করে (অহিতীয় ঈশর) নারায়ণ।'

বি শিষ্টাবৈত-বাদীরা আরও বলেন যে, ব্রহ্ম যথন অথও বস্তু, তথন জীব ব্রহ্ম-থওও হইতে পারে না। ন চ ব্রহ্মথওে। জীবঃ—বেদাস্থতত্ত্ব-সার। তবে যে জীবকে ব্রহ্মের অংশ বলা হইয়াছে—

चरमा नानावाशासभार। — बक्रायुक्त, २।७।८२

<sup>\*</sup> এই কথার প্রতিধানি করিয়া বেণান্ত-তন্ত্রসার-কর্তা লিখিয়াছেন.—"নৈবং পর" ইতি বথাভূতোজীবন্তথাভূতো ন পরঃ; ববৈব হি প্রভারা: প্রভাবান্ অঞ্চণাভূততথা প্রভারানীয়ভদশোৎ জীবাদ্ অংশী পরোপার্থান্তরভূতঃ। "নৈবং পরং" ইহা ঘারা বলা হটল বে, জীব বেরূপ, পরমেশর সেরূপ নহেন। বেমন প্রভা ও প্রভাবানের প্রভেদ। প্রভারানীয় জীব অংশ এবং পরমান্ত্রা অংশী, স্কতরাং ভির তন্ত্ব।

—ইহার এই অর্থ যে, জীব ব্রন্ধের বিভৃতি। যেমন প্রভাকে অগ্নির অংশ বলা যায়, যেমন দেহকে দেহীর অংশ বলা যায়, জীব সেই ভাবে ব্রন্ধের অংশ।\*

শ্রতি স্থানে স্থানে জীব ও ব্রন্ধেব অভেদ নির্দেশ করিয়াছেন বটি; যেমন সোহহং তত্ত্মদি ইত্যাদি। এ সকল বাক্যের তাৎপর্যা এই, জীব ব্রন্ধা-ব্যাপা, ব্রন্ধের শরীর, ব্রন্ধাত্মক।

ভতশ্চ জীবব্যাপিত্বেনাভেদো বাপদিশ্রতে (—বেদান্ত-ভত্ত-সার †

সর্বদর্শন-সংগ্রহকার রামান্তজ-দর্শনের পরিচয়স্থলে এ প্রসঙ্গে এইরূপ লিখিয়াছেন,—

তথাহি তৎপদং নিরস্ত্রসমন্তদোষমনবধিকাভিশয়াসভ্যেরকল্যাণগুণাম্পদং জপদ্বদয়বিভবলয়লালং বন্ধ প্রতিপাদয়ভি তদৈকত বহু স্থাং প্রজামেয়ভ্যাদিষ্ তল্পৈব প্রকৃত্যাৎ সামানাধিকরণ্যং; দং পদং বা চিদ্বিশিষ্টং জীবশরীরং ব্রহ্মাচন্টে প্রকার্বরবিশিষ্টেকব্রস্থার্থাৎ
সামানাধিকরণ্যস্ত।

অর্থাৎ, 'তত্ত্বসনি—এই বাক্যে তৎ পদে, যিনি সমন্ত দোষহীন, যিনি
অসংখ্য অনধিক কল্যাণগুণের আধার, জগতের স্বষ্ট-স্থিতি-লব্ন বাঁহার
লীলাবিলাস, সেই ব্রহ্মকে বুঝার। কারণ, তৎ এক্ষত—এখানে তৎপদে
ব্রহ্মকেই বুঝাইতেছে। তত্ত্বসসি স্থলেও তৎপদে সেই একই বস্তুকে বুঝার।
ত্বং পদ দারা যিনি চিদ্বিশিষ্ট, জীব যাঁহার শরীর সেই ব্রহ্মকেই বুঝার। বস্তু
একই অথচ তাহার প্রকারের ভেদ আছে—সামানাধিকরণ দারা ইহাই
স্থিত হইরা থাকে।

<sup>\*</sup> প্রকাশাদিবভূ নৈবং পাঃ (২০০০) এই ক্তের ভাষ্যে রাষাকৃত্ত এইরূপ সিবিয়াছেন, প্রকাশাদিবৎ জীবঃ পরমান্তনে ২ংশঃ। ব্যাহাদিজ্যাদে ভাষ্ডে। ভারূপঃ প্রকাশোহংশো ভ্রতি \* ব্যা বা দেহিনো দেবসকুষাদেদে হোহংশস্তদ্বৎ। \* \* এবং জীবপরয়োবিশেষাবিশেষণয়োরংশাংশিদ্ধং স্ভাষ্ডেদক্ষেপিস্ততে।

<sup>†</sup> তত্ত্মসি অমুমান্ত্র বিজ্ঞানি বুভক্ত করকাশক্র 'অমুম্' 'আন্তা'-শক্ষেহিপি ভারশরীর করকার।চক্তেন একার্থাভিধারিতাং।

বিশিষ্টাৰৈত মতে, অবশ্ৰ, জীব নিত্যবস্তু। ন জানতে ত্ৰিয়তে বা বিপশ্চিং।

'জীব জন্মেও না, মরেও না।'

—এই শ্রুতির বলে তাঁহারা বলেন,জীবের জন্মও নাই মৃত্যুও নাই।এ
সম্বন্ধে অবৈত-বাদীদিগের সহিত তাঁহাদের এক মত। কিন্তু অবৈত-বাদীরা
জীবকে বিভূ (সর্ব্ধ-ব্যাপী) বলেন, ইহারা সে সম্বন্ধে ভিন্নমত। ইহারা
বলেন, জীব অপু; এবং প্রমাণস্বরূপ নিম্নলিখিত শ্রুতি উদ্ধৃত করেন;—
এবোংপুরাদ্ধা চেতদা বেদিতব্যঃ।

'সেই অণু আত্মাকে চিত্তের ধারা জানিতে হয়।'

বালাগ্রশতভাগত শতধাকলিতত চ। ভাগো জীব: স বিজের: স চালস্ত্যার কলত ইভি। আরাগ্রভাগ: পুরুষোহণুরাক্মা চেতসা বেদিতব্য ইতি চ।

কেশের অগ্রভাগকে শত থগু করিরা প্রত্যেক থগুকে যদি আবার শত ভাগ করা যার, তবে তাহাই জীবের পরিমাণ। সেই জীবকে জানিলে অমর হওয়া যার।

'জীব আরাগ্রমাত্র—অণু-পরিমাণ, ইহাকে চিত্তের দ্বারা জানিতে হইবে '

জীব যথন অণু, তথন এক জীব কথনও বছ শরীরে অধিষ্ঠিত হইছে পারে না। অতএব জীব বছ, প্রতি শরীরে ভিন্ন ভিন্ন।

বিশিষ্টাবৈত মতে ঈশ্বরকে লাভ করাই জীবের পরম-পুরুষার্থ। জীব যদি পুরুষোত্তমতে লাভ করিতে পারে, তবে তাহার পরম-সিদ্ধি লাভ হয়। সে সিদ্ধি পুনরাবৃত্তি-রহিত ভগবৎ-পদ-লাভ।

> ৰভক্তং বাহুদেবোছপি সংপ্ৰাপ্যানন্দমকর্ম। পুনরাবৃত্তিরহিতং দীরং ধাম প্রবচ্ছতি।

্ 'বাস্থদেব স্বভক্তকে অক্ষয় আনন্দ প্রদান করিয়া পুনরাবৃত্তি-রহিত নিজ ধাম প্রদান করেন।'

তাঁহাকে লাভ করিবার উপায় কি ? ইহার উত্তরে শ্রীরামামুক্তাচার্য্য বেদার্থ-সংগ্রহে এইরূপ লিখিয়াছেন:—

সেহিং পরব্রস্থতঃ পুরুষোজনে। নির্বাজনয়পুণ্যসঞ্চয়কীণাশেরজন্মোপচিতপাপরাশেঃ
পরমপুরুষচরণার বিলাশরণাগতিঞ্জনিততদাভিমুখ্যতা সদাচার্য্যোপদেশোপবংহিতশান্তাধিগত –
ভত্তবাথান্ত্যাববোধ পূর্ব্বকাহরহরূপচীয়মানশমদমতপঃশৌচ ক্ষমার্জ্যরভারভারতানবিবেকদয়াহিসোতান্ত্রপ্রণোপেততা বর্ণাশ্রমোচিতপরমপুরুষারাধনবেষনিত্যনৈমিভিক কর্পোপসংকৃতি—
বিবিদ্ধপরিহারনিষ্ঠস্য পরমপুরুষচরণারবিলাব্গলভাতান্তান্ত্রাত্তান্ত্রভারতানবরতত্তি —
ব্যতি — নমস্কৃতি — বন্দন —বতন — কার্ত্তন—গুণশ্রবণ—বচন—প্রণামাদিশীতপরম কারুণিক
প্রত্বোভম প্রসাদ্ধিব্যত্তবাভ্যবাভ্যানভ্যপ্রয়োজনানবরত্তনির তিশরপ্রির্বাদ্যতম প্রত্যক্ষ
ভাপরামুখ্যানরপভাত্তাকলভাঃ । তত্তকং পরমন্তর্গভর্জগবদ্যামুনাচার্যপোদেঃ—উভর—
পরিক্রিত্বাভ্যস্যুকান্তিকাতান্তি ক্রন্তিব্যাগলভা \* ইতি ।

'সেই পরব্রন্ধ-রূপী পুরুষোত্তম, নিয়োক্তরূপ সাধকের পক্ষে অন্ত-প্রয়োজন-রহিত, বিরাম-রহিত, অতিশয়-রহিত, প্রিয়, স্থবিশদ, প্রত্যক্ষসিদ্ধ, অন্থ্যানরূপ বে ভক্তি, তদ্বারাই লভা (তাঁহাকে লাভের অন্থ উপায় নাই। কিরূপ সাধক ? যাঁহার পূর্বজন্মার্জিত পাপরাশি (ইহজন্মে) অশেষ পূণাপুঞ্জের দ্বারা ক্ষরিত হইয়াছে; যিনি পরমপুরুষের চরণারবিন্দে শরণা-পতি বশতঃ তাঁহার প্রতি অন্তর্কুল হইয়াছেন; সর্বাদা আচার্ণ্যের উপদেশে বিশদীকৃত শাল্পের যথার্থ তন্ধবোধের ফলে শম, দম, তপঃ, শৌচ, ভয়, অভয়, বিবেক, দয়া অহি:সাদি সদ্গুল যাঁহার নিত্য উপচিত হইতেছে; যিনি বর্ণাশ্রমের উপযোগা পরম-পুরুষের আরাধনা করিয়া নিত্য ও নৈমিত্তিক কর্ম্মের উপসংহার এবং নিষিদ্ধ কর্ম্মের পরিহারে নিযুক্ত হইয়াছেন; যিনি পুরুষোত্তমের চরণ-ক্ষমলে আপনাকে ও আপনার সর্বশ্বকে স্তম্ভ করিয়াছেন;

<sup>\*</sup> উভয়পরিকর্দ্ধি হ**শান্ত**স্য — জান ধর্মবোপসংক্র**ভাতঃ** করণস্য।

ভগবদ্ভক্তি-প্রণোদিত অবারিত শুব, শরণ, নমস্কার, বন্দন, যতন, কীর্ন্তন, গুণশ্রবণ বচন, ধ্যান, অর্চন, প্রণামাদি দ্বারা প্রীত পরমকার্কণিক পরমেশরের প্রসাদে যাঁহার হৃদয়ের সমস্ত অন্ধকার বিধবস্ত হইন্নাছে,—এইরূপ সাধক হওন্না চাই। এই মর্ম্মে ভগবান্ যামুনাচার্য্য বলিন্নাছেন—যে সাধকের অন্তঃকরণ, জ্ঞান ও কর্ম্ম উভন্নবিধ যোগ দ্বারা সংস্কৃত হইন্নাছে, তিনিই ঐকান্তিক ও আত্যন্তিক ভক্তিযোগ দ্বারা ভগবান্কে লাভ করেন।

বিশিষ্টাদ্বৈত-বাদীরা---

বিভাঞাবিভাঞ্ বন্তদ্বেদোভয়ংসহ। অবিভাগ মৃত্যুং ভীমা বিভাগা>মৃতমন্ধ ।

থিনি বিস্থা ও অবিস্থা উভরই জানেন, তিনি অবিস্থার ধারা মৃত্যু উত্তীর্ণ হইরা বিস্থার ধারা অমরত্ব লাভ করেন'—এই শ্রুতির উপর নির্জর করিয়া বলেন যে, অবিস্থা (কর্ম্ম) ও বিস্থা (ভক্তিরপাপর ধ্যান)—এই উভরের সমুচ্চরই মুক্তির সাধন। তাঁহারা বলেন,—

উপাসনাকর্মসমূচিতেন বিজ্ঞানেন দ্রষ্ট্র দর্শনে নষ্টে ভগবদ্ভক্তস্য ভরিষ্ঠস্য ভক্তবৎসলঃ পরমকারণিকঃ পুরুষোত্তমঃ স্বধাধান্ত্যানুভবানুগুণনিরবিধিকানস্তরপং পুনরাবৃত্তিরহিতং স্বপদং প্রবচ্ছতি।

'উপাসনা-রূপ কর্ম্মসহক্কত যে বিজ্ঞান, তদ্ধারা যে ভগবস্তক্তের দ্রষ্ট্রদর্শন বিনষ্ট হইয়াছে, তাঁহাকেই ভক্ত-বৎসল, পরম-কার্মণিক পুরুষোত্তম, অনস্তকালস্থায়ী, পুনরাবৃত্তিরহিত স্থপদ প্রদান করেন।' তথন সেই ভক্ত ভগবানের স্বরূপ অমুভব করেন।

এই জ্ঞান বাক্য-জন্ত আপাতজ্ঞান নহে। ইহা ধানিউপাসনাদিশন্ধ-বাচ্য বেদন বা সাক্ষাৎকার। এই কথার সমর্থনের জন্ত বিশিষ্টাদ্বৈতবাদীরা নিয়লিখিত শ্রুতি উদ্ধৃত করেন:—

নারমান্ত্রা প্রবচনেন লভ্যো ন মেধরা ন বছনা প্রতেন।

যমেবৈষ বৃণুভে স তেন সভ্যতন্যের আদা বিবৃণুভে ভনুং সামিতি।

'এই আত্মা, শাস্ত্রজ্ঞান ধারা, বৃদ্ধি ধারা, বছ শাস্ত্র অধ্যয়ন ধারা প্রাপ্ত নহেন; ইনি যাহাকে বরণ করেন, তাহারই লভ্য—তাহাকেই আত্মা আপন স্ক্রপ প্রকাশ করেন।' অর্থাৎ, রামান্থজের ভাষায়—

বোংসং মুমুক্র্বেদাস্তবিহিতবেদনরপধ্যানাদিবিশিষ্ট: যদা তদ্য তামিরেবামুধ্যাদে নিরবধিকাতিশয়া শীভি**র্জারতে তদৈব তেন লভ্য**তে পর: পুরুষ ইতি।

'যথন বেদান্তবিহিত বিজ্ঞানরূপ ধ্যানাদির অনুষ্ঠাত। মুমুক্র সেই অনুষ্যানে স্থমহতী নির্ভিশন্ন প্রীতির অনুভব হয়, তথনই তিনি সেই পরম-পুরুষকে লাভ করেন।'

বিশিষ্টাবৈত মতে এই পরম-পুরুষ পরম-কারুণিক ও ভক্ত-বংসল।
তিনি লীলাবশে অর্চা, বিভব, বৃহে, স্ক্র ও অন্তর্গামী এই পঞ্চরপে
অবস্থান করিতেছেন। অর্চা — প্রতিমাদি; বিভব — রামাদি অবতার;
বৃহ — বাস্থাবেব, সন্ধর্বণ, প্রহায় ও অনিরুদ্ধ — এই চতুর্গ্র; স্ক্র — সম্পূর্ণ
বৃদ্ধেণ \* পরবৃদ্ধা; এবং অন্তর্গামী — সকল জীবের নিরামক। সাধক
অর্চাদি নিয়তর স্তর অতিক্রম করিয়া অন্তর্গামী উপাদনার অধিকারী হন।

অর্চ্চোপাদনরান্দিথে কল্পবেহ ধি ততে ভবেং।
বিভবোপাদনে পশ্চাদ ব্যুহোপাতো ততঃ পরস্।
সন্দের ভদকু শক্তঃ স্যাদস্কর্ব্যামিশমীকিত্মিতি॥—সর্কাদর্শন-সংগ্রহ।

সাধক, 'অর্চার উপাসনার দ্বারা পাপক্ষয় হইলে বিভবের উপাসনার অধিকারী হন; তদনন্তর ব্যুহ-উপাসনার অধিকারী হন; তাহার পর স্ক্র-উপাসনায় নিরত হন; শেষ উপাসনা-—অন্তর্গামীর।'

\* বড়্ওণম্ — গুণা: অপহতপাপদাদয়:। সোহপহতপাপ্মা বিরজোবিষ্ত্যুবিশোকে। বিজিবংস: সতাকাম: সভাসংক্ষ ইতি শ্ৰে:।

অধৈতবাদীরা যেরপে সগুণ ও নিগুণ – উপাসনার এইরপ দৈবিধ্য ও তারতযোর নির্দেশ করিয়াছেন, বিশিষ্টাদ্বৈত-বাদীর তাহা অমুমোদিত নহে। সেই জন্ম রামামুজাচার্য্য প্রথম স্বত্তের ভাষ্যে বলিয়াছেন,—

পরবিষ্ঠাত্ সর্বাত্ সগুণমেব ব্রহ্ম উপাস্যস্। কলঞ্চ একরূপমেব।

অর্থাৎ, 'সর্বত্র পরাবিষ্ণায় সগুণ ব্রহ্মই উপাসনার বিষয় এবং উপাসনার কল একরপই কথিত হইয়াছে।' এবং তিনি প্রমাণস্বরূপ প্রাচীন ভাষ্যকার বোধায়ন এবং বাক্য-কার টঙ্কের মত উদ্ধৃত করিয়াছেন।

বিশিষ্টাদ্বৈত্বাদীর অনুমোদিত মুক্তির স্বরূপ কি ? মুক্ত পুরুষ কথন ব্রন্মের স্বরূপেক্য লাভ করেন না। তিনি ব্রন্মের স্বভাব প্রাপ্ত হন বটে, ব্রন্মেচিত গুণ ( সত্যসঙ্কর, সর্ব্বঞ্জ ) লাভ করেন বটে, কিন্তু ব্রন্মের সহিত একীভূত হন না।

> এবং গুণা: সনানাঃ স্থামুক্তানামীবরস্য চ। সর্বাকভূত্বমেবৈকং তেভাো দেবে বিশিষ্কতে।

'মুক্ত পুরুষদিগের ঈশবের সহিত সমান গুণ হয় ; কিন্ত বিশেষ এই বে, একমাত্র ঈশবেই সর্বকর্তৃত্ব সম্ভবে।'

নাপি সাধনাস্থানেন নিরস্তাবিভাগ্য পরেণ স্বরূপেক্যস্তবঃ, স্ববিভাগ্রম্ববোগ্যস্ত । তদনস্থাস্তবাং । —> ক্তের ঞ্জিভাষ্য ।

'এইক্লপ সাধন-অনুষ্ঠান বারা অবিষ্ঠা বাধিত হইলেও পরমেশরের সহিত সাধকের স্বরূপেক্য সম্ভবে না; অবিষ্ঠার আধারের পক্ষে এরপ হওয়ার সম্ভাবনা কি ?'

ভাঁহারা বলেন, শাস্ত্রে যে মৃক্তের আত্মভাব বা ত্রন্ধ-ভাব প্রাপ্তির কথা: আছে, তদ্বারা ত্রন্ধ বা আত্মার স্বভাব প্রাপ্তি বুবিতে হইবে। মুক্তের ঐবর্ধ্য-জ্ঞাপক যে সকল শ্রুতি আছে, তদ্বারা তিনি স্বরাট্, অনকাধিপতি সংকল্প-সিদ্ধ হরেন — ইহাই বর্ণিত হইয়াছে।\* কিন্তু জগতের স্পষ্ট-স্থিতি-লবের ব্যাপারে তাঁহার অধিকার জন্মে না। বেদান্তের "জগদ্বাাপারবর্জ্জম্" স্ত্রে (৪।৪।১৭) এই বিষয়ের উল্লেখ আছে।

সর্বাংহপশ্য: পশ্যতি সর্বানাথোতি সর্বাশঃ। স বা এব দিব্যেন চকুবা মনসৈতান্ কামান্ পশুন্ কমতে ব এতে ব্রহ্মলোকে। স যদি পিতৃলোক কামো ভবতি সংকল্পাদেবাসঃ পিত্রি: সমুৎতিষ্ঠিতি সর্ব্বে অবৈ দেবা: বলিম্ আহ্রতি।

পশু (মুক্তপ্রুষ) সকল বিষয় দর্শন করেন, সকল বিষয় প্রাপ্ত হন, ভিনি ব্রন্ধলোকে দিব্য চক্ষ্ দারা এ সমস্ত কামনার বস্তু দর্শন করিয়া রমণ করেন। যদি তিনি পিতৃগণের কামনা করেন, সংকল্পমাত্রেই পিতৃগণ উপস্থিত হন; সমস্ত দেবগণ তাঁহার জ্বগু বলি উপহার দেন।

ইহাই বিশিষ্টাদৈতবাদীর মৃক্তি +; অদ্বৈতবাদীর কথিত মুক্তি হইতে ইহা বিভিন্ন। কারণ. সে মতে মুক্তের ব্রহ্মের সহিত একত্ব হয়।

গন্তব্যক পরমং সাম্যং।—ভাগ২৮ ক্রের শহরভাষ্য।

'ব্রন্ধের সহিত পরম সামাই ( মুমুক্তুর ) কক্ষা।'

† The Souls of the departed, if only their life has been pure and holy, are able to approach this Brahman, sitting on his throne, and to enjoy their rewards in a heavenly paradise.

While the very idea of an approach of the souls of the departed to the throne of Brahman, or of their being merged in Brahman, was incompatible with the fundamental tenet that the two were and always remain one and the same, never separated except by Nescience. The idea of an approach of the soul to Brahman, nay, even of the individual soul being a separate part of Barhman, to be again joined to Brahman after death, runs counter to the conception of Brahman as explained by Shankara, however, prominent it may be in the Upanishads and in the system of Ramanuja—Ibid, page 252.

<sup>\*</sup> সংক্রাদেব ভচ্ছ\_ভে:—ব্রহ্মস্ত্র, ৪।৪।৮ অভএব চানস্থাধিপভি:।—ব্রহ্মস্ত্র, ৪।৪ ১

# চতুৰ্দ্দশ অধ্যায়

## বেদান্তদর্শন

### বেদান্ত ও গীতা

উপনিষদ্, গীতা ও ব্রহ্মস্ত্র এই তিনকৈ প্রস্থান-ত্রন্ন বলে। প্রস্থান বলিবার মর্ম্ম এই যে, এই তিনটী প্রবতারাকে লক্ষ্য করিয়া সংসার-সমুদ্রযাত্রী 'গমাস্থান স্থাধাম' (বিষ্ণৃথিয়ং পরমং ধাম) অভিমুখে মহাপথে প্রস্থান
করে। গীতা উপনিষদের সারোদ্ধার।

সর্বোপনিষদো গাবো দোঝা গোপালনন্দনঃ। পার্থো বংসঃ সুধী র্ভোক্তা হুঝং গীতামৃতং মহৎ।

'উপনিষদ্-রূপ গাভী-সমূহের অমৃত হগ্ধ—এই গীতা। স্বরং শ্রীক্ষণ পার্থরূপ বংসকে উপলক্ষ্য করিয়া সুধীক্ষনের ভোগের জন্ম এই হগ্ধ দোহন করিয়াছিলেন।'

অতএব. উপনিষদে ও গীতায় কোন বিরোধ হইতে পারে না। উপনিষদ্ বেদের চরম বা শিরোভাগ— প্রকৃত বেদান্ত বা ত্রন্ধ-বিষ্ণা। অতএব, বেদান্তের সহিত গীতার কোন ভেদ হওয়া উচিত নহে। কারণ, গীতানিকেই উপনিষদ্, নিজেই ত্রন্ধ-বিক্যা। সেই জন্ম গীতার প্রত্যেক অধ্যায়ের শেষে এইরূপ ভণিতা দৃষ্ট হয়:—

श्रीमन्डनवन्गीछाञ् উপनिवरव् उक्कविछाश्राम् ইত্যাদि।

ব্রহ্মস্ত্র গৌণভাবে বেদান্ত।\* মুখ্য বেদান্তের উপকারক বিলয়াই

বেদান্তো নাম উপনিবৎ প্রমাণন্। ততুপকারীণি শারীরকপ্রোদীনি চ!
 বেদান্তসার, ২।

বেদান্তবাক্যকুত্মগ্রথনার্থকাৎ স্ত্রাণাম্। বেদান্তবাক্যানি হি স্ট্রেরদান্ত্র বিচার্ব্যন্তে। —১।১।২ সূত্রের শক্ষরতাব্য। ইছার নাম বেদাস্তদর্শন। বেদাস্তদর্শন ও গীতা উভরই বদি পরাশর-ভনর বেদবাদের সংকলিত হর, তবে পরম্পরের সহিত অবিরোধ হওরা উচিত। কিন্তু মূল দর্শনের প্রক্বত তাৎপর্যা নিরূপণ করা তুরুহ বিধার এবং ভাষ্যকার আচার্য্যদিগের পরস্পরের মধ্যে মর্দ্মান্তিক মতভেদ থাকার, প্রচলিত বেদাস্তদর্শনের সহিত গীতার অনেক বিষয়ে অনৈকা দৃষ্ট হর। বর্ত্তমান প্রস্তাবে সেই বিষয়ই আলোচিত হইবে। সেই আলোচনার কলে দেখা যাইবে যে, কোন্ কোন্ বিষয়ে গীতা অকৈতমতের সমর্থন করিয়াছেন।

পূর্বে বলিয়াছি, অবৈতমত ও বিশিষ্টাবৈত-মত যথাক্রমে শ্রীশঙ্করাচার্যা ও শ্রীরামামুক্ষাচার্য্য কর্ত্তক বিশেষ ভাবে উচ্ছালিত হইলেও তাঁহাদিগের
বহু পূর্ববর্ত্তী এবং স্থপ্রাচীন। গীতা-সঙ্কলনের সময়েও এ উভয় মতের
প্রচলন থাকা অসম্ভব নহে।

পাশ্চাত্য পণ্ডিতেরা গীতার নিয়োক্ত শ্লোকের উপর নির্ভর করিয়া স্থির করিয়াছেন যে, গীতা বেদাস্তদর্শনের পরবর্ত্তী গ্রন্থ। তাঁহাদের নির্ভরের শ্লোক এই—

> ঋষিভিব্**হধা গীতঃ ছলোভিবিবিধঃ পৃথক্।** ব্ৰহ্মস্ত্ৰপদৈশ্চৈৰ হেতৃমন্তিৰ্বিনিশ্চিতঃ॥ —গীতা, ১৩।৫

'ঋষিগণ এই তত্ত্ব বিবিধ ছন্দে, বছ প্রকারে এবং যুক্তিযুক্ত অসন্দিশ্ধ ব্রহ্মস্ত্ত-পদে নিরূপণ করিয়াছেন।'

এই 'ব্রহ্মস্ত্রপদ' পাশ্চাত্যদিগের মতে বেদাস্কদর্শনকেই লক্ষ্য করিতেছে; অতএব তাঁহারা বলেন, গীতা নিশ্চয়ই বেদাস্কদর্শনের উদ্ভরকালিক।

এ মত একেবারে অমূলক নহে। শঙ্করাচার্য্য 'ব্রহ্মস্ত্র-পদ' শব্দে ব্রহ্ম-

প্রতিপাদক বাক্য বুকিয়াছেন। তাঁহার শিঘ্য ও টীকাকার আনন্দগিরি কিন্তু বিকরে বেদাস্তদর্শনকেও বুঝিয়াছেন। শ্রীধরস্বামীরও ঐরপ মত।\*

কিন্তু ইহাও লক্ষ্য করিবার বিষয়, গীতাতে বেমন ব্রহ্মস্ত্রের উল্লেখ পাওয়া যায়, ব্রহ্মস্ত্রেও অন্ততঃ একস্থলে, স্কুস্পষ্ট গীতার শ্লোকবিশেষের প্রতি লক্ষ্য করা হইয়াছে। সে স্বত্ত এই—

অভশ্চায়নেহপি দক্ষিণে।

ৰোগিনঃ প্ৰতি চ শ্বৰ্যা**তে সাৰ্ত্তে চৈতে।—ত্ৰহ্মস্ত্ৰ,** ৪।২<sup>1</sup>২০–২১

শেষোক্ত হত্তে, গীতার—

নৈভেশ্বতী পার্থজানন্ যোগী মুফ্তি কশ্চন।
তত্মাৎ সর্কেষ্ কালেষ্ যোগযুক্তো ভবাৰ্জ্জনুন।—গীতা, ৮।২৭
এই শ্লোকের প্রতি যে লক্ষ্য করা হইশ্বাছে, ইহা একপ্রকার স্থানিশ্চিত। †

† এ প্রসঙ্গে শ্রীশঙ্করাচার্য্য লিধিরাছেন—নমু চ
শ্বত্রকালে ত্বাবৃত্তিমাবৃত্তিং চৈব যোগিনঃ।
প্রবাতা যান্তি তং কালং বক্ষামি ভরতর্বভ ।''—গীতা, ৮।২৩

ইতি কালপ্রাধান্তেনোপক্রম্যাহরাদিকালবিলেন: স্মৃতাবনাবৃত্তরে নিয়ত: কথং রাজৌ স্বাস্থায়নে বা প্রয়ান্তোহনাবৃত্তিং বারাদিতি। অত্যোচ্যতে —

বোগিন: প্রতি চ মর্যাতে মার্ছে চৈতে। - ২১

বোগিন: প্রতি চারমহ্রাদিকালবিনিয়োগে। হনাবৃত্তরে স্মর্যতে। স্বার্থ্ত বোগ-সাংখ্যে ন শ্রোতে। অতো বিষয়ভেদাৎ প্রমাণবিশেষাচ্চ নাস্য স্বার্থস্য কালবিনিয়োগস্য শ্রোতেবু বিজ্ঞানেবু অবস্থার:।

<sup>\* &</sup>quot;অথাতো ব্রক্ষজিজাসা" ইত্যাদীস্থপি স্ত্রাণ্ড গৃহীতানি। অন্তথা ছন্দোভিরিত্যাদিনা পৌনরজ্যাৎ।—আনন্দণিবি। যথা "অথাতো ব্রক্ষজিজাসা" ইত্যাদীনি
ব্রক্ষস্ত্রাণি গৃহুন্তে। ভাজেব, ব্রক্ষ পদ্ধতে নিন্দীয়তে এতিঃ ইভি পদানি।
ভৈ: হেতুমর্ছিঃ "ঈক্ষতের্নাশন্দং" "আনন্দময়োংভ্যাসং" ইত্যাদিভি বৃ্জিমন্তিঃ
ভিনিভিতার্বি:।—গ্রীধর।

অতএব, এ প্রমাণের উপর নির্ভর করিয়া বলা যাইতে পারে যে, বেদান্তস্ত্র গীতার পরবর্ত্তী গ্রন্থ।\*

এরপ হলে সিদ্ধান্ত কি ? গীতা পরে, না বেদান্তদর্শন পরে ? প্রকৃতপক্ষে ঐ জাতীয় প্রমাণ দারা এ কথার মীমাংসা হওয়া সন্তব নহে। কারণ,
কি গীতা, কি ব্রহ্মস্ত্রে, উভয়ই কালসহকারে রূপান্তরিত হইয়াছে।
বাদরায়ণ-কৃত ব্রহ্মস্ত্রে পরবতীকালে তাঁহার শিশ্য প্রশিশ্যগণ নৃতন নৃতন
স্ত্রে সান্নবেশিত করিয়াছেন। এইরূপ বেদব্যাসরাচত প্রাচীন ভারতসংহিতার অন্তর্গত গীতাও স্থানে স্থানে পরিবর্ত্তিত এবং নৃতন শ্লোকসংযোজন দারা পরিবৃদ্ধিত হহয়াছে।

অবৈতমত ও বিশিষ্টাবৈতমতের বিবরণস্থলে আমরা দেখিয়াছি, আচার্য্যগণ প্রধানত: নিয়োক্ষ পাঁচটা বিষয়ের আলোচনা ও নিরূপণ কার্যাছেন ;—

- ১। জগৎ সত্য না মিখ্যা; বাস্তবিক না কাল্পনিক ?
- ২। জীব ব্ৰহ্ম হইতে ভিন্ন না অভিন্ন , জীব এক না বছ ?
- ৩। ব্রন্ধের হ্মপ কি ? তিনি কি নির্কিশেষ, নিরূপাধি, নির্গুণ; না সবিশেষ, সোপাধি, সম্ভণ ? এবং তাঁহার সাধনা, সম্ভণ না নির্গুণ, কোন্ভাবে হওয়। উচিত ?
  - ৪। ব্রহ্মপ্রাপ্তির উপায় কি ? কর্ম, না জ্ঞান, না ধ্যান, না ভক্তি ?
- \* শগাঁর কাশীনাথ ত্রাম্বক ছেলাজ মহোদর স্বকৃত গীতার ইংরাজী অমুবাদের ভূমিকার (Sacred Books of the East Series), ব্রহ্মস্ত্র গীতার পরবর্তা—— এই মডের সমর্থন করিরা বলিরাছেন যে, নিরোছ্ত ব্রহ্মস্ত্রেও গীতার প্রতি লক্ষ্য করা হইরাছে। স্মৃতেশ্চ—১৷২৷৬; অপি চ স্মর্ব্যতে—১৷৩৷২৩; অপি চ স্মর্ব্যতে—২৷৩৷৪৫; সমস্তি চ—৪৷১৷১০; নিশি নেতি চের সম্বাস্থ্য বাবদ্দেহভাবিশাদ্দর্শরতি চ—৪৷২৷১৯

ে। ব্রহ্মপ্রাপ্তির ফল কি ? ব্রহ্মের সহিত সাযুদ্ধ্য ( একীভাব ), না ব্রহ্মের সমান ঐশ্বর্যালভ ?

আমরা দেখিরাছি, উপরোক্ত পাঁচ প্রসঙ্গের প্রত্যেক বিষয়েই অদ্বৈত্ত ও বিশিষ্টাদ্বৈত-মতের মধ্যে গুরুতর প্রভেদ আছে। ঐ ঐ সম্বন্ধে গীতার উপদেশ কি, অতঃপর তাহারই আলোচনা করিব।

## পঞ্চদশ অধ্যায়

## বেদান্ত ও গীতা

## জগৎ সত্য না মিথ্যা ?

আমরা দেখিয়াছি, অবৈতমতে এক্ষাই একমাত্র সং বস্তু; আরু
সমস্তই অসং, অবস্তু। কেবল একমেবাছিতীয়ম্ এক্ষাই আছেন, আর
কোন কিছু নাই। অতএব, এ মতে জগং অসত্য, কাল্পনিক, মারার
বিজ্ঞানাত্র; রজ্জু-সর্পের স্থায়, শুক্তি-রজতের স্থায়, মরীচি-জলের স্থায়
মিথাা; 'একমেবাছিতীয়' এক্ষা বস্তুর মায়া-জন্ম বিলাস; সংকল্পমাত্রসিদ্ধা; অবস্তু। বিজ্ঞানের অতিরিক্ত তাহার কোন সন্তা নাই। পক্ষাস্তরে,
বিশিষ্টাহৈতমতে জগং সং বস্তু। জগং এক্ষাপরতন্ত্র বটে, জগং এক্ষার
অধীন, এক্ষার প্রকারমাত্র বটে; কিন্তু জগং মিথাা, কাল্পনিক নহে। জগং
প্রকৃতির পরিণামে গঠিত, বিকারজনিত বাস্তব পদার্থ। নির্ক্তিকার এক্ষার
ভূলনায় অসং হইলেও জগং বিজ্ঞানমাত্র নহে। জগতের প্রকৃত সন্তা
আছে। এই মতহৈশস্থলে গীতা কোন্ মতের অমুমোদন করিয়াছেন ?

আমরা দেখিতে পাই, ভগবান্ গীতাতে বলিতেছেন যে, তিনিই সর্বভূতের সনাতন বীব্দ।

বীজং মাং সর্বভূতানাং বিদ্ধি পার্থ স্নাতন্য্। -- গীতা, १।১•

এই বীজ শব্দের প্রতি লক্ষ্য করা আবশুক। বীজ হইতে বৃক্ষের উৎপত্তি হয়; আবার বৃক্ষ বীজে বিলীন হয়। আবার বীজ হইতে বৃক্ষ উৎপন্ন হয়; আবার বীজে বৃক্ষ বিলীন হয়। এইরূপে ক্রমায়য়ে বীজ-

হইতে বৃক্ষের আবির্ভাব ও বীজে তিরোভাব সংঘটিত হইতেছে। অতএব, ভগবান্ ধগতের বীজ—এরপ বলাতে ইহাই বৃঝিতে হইবে যে, তাঁহা হইতে পুন: পুন: জগতের আবির্ভাব ও তাঁহাতে বারবার জগতের তিরোভাব হইতেছে। ইহারই নাম সৃষ্টি ও প্রলয়। পর্য্যায়ক্রমে জগতের সৃষ্টি ও প্রলয় সাধিত হইতেছে। সৃষ্টির সময় জগৎ অব্যক্ত হইতে ব্যক্ত হইতেছে এবং প্রলয়ের সময় জগৎ বাক্ত হইতে অব্যক্ত হইতেছে। \*
সেই জন্ম ভগবান্ বলিয়াছেন, তিনিই জগতের—

প্রস্থানং নিধানং বীজমব্যয়ম্।--গীতা, ১।১৮

অর্থাৎ, তিনি স্থগতের অক্ষয় বীজ; তাঁহা হইতে জগতের উৎপত্তি, তাঁহার দ্বারা স্থিতি এবং তাঁহাতেই লয় হইতেছে; তিনিই জগতের নিধান—আধার ও আশ্রয়। †

এই মর্ম্মেই তৈত্তিরীয় উপনিষদ্ বলিয়াছেন—,

যতে। বা ইমানি ভূকানি জায়ন্তে। যেন জাতানি জাবন্তি। বংপ্রয়ন্তাভিসংবিশন্তি।

—তৈভিত্নীয় উপনিষদ্, ৩)>

\* গীতা অসত্ৰ বালয়াছেন,—

অব্যক্তাদীনি ভূতানি ব্যক্তমধ্যানি ভারত। অব্যক্তানধানান্তের তত্ত্ব কা পরিবেদনা।—গীতা, থাং৮

"ভূতসকলের আদি ও অস্ত অথ্যক্ত; কেবল মধ্য ব্যক্ত। অভএব, ভাহাতে আবার শোক কি ?"

া গীতা অন্যত্ত ভগণান্ হইতে হৃতির কথা বলিয়াছেন,—
অহং সর্বাধ্য প্রভাৱ: মত্ত: সর্বাং প্রবর্ত্তত ।—গীতা, ১০৮
"আমি সকলের উৎপত্তি হান: আমা হইতে সমগ্র প্রবর্ত্তিত হয়।"
গীতা অন্যত্ত বলিয়াছেন,—

বে চৈৰ সাখিক। ভাব। মাজস। স্তামসাশ্চ বে। মন্ত এবেভি ভান্ বিজি ন ছহং তেরু তে ময়ি।—গীতা, ৭।১২ • 'বাঁহা হইতে এই সকল ভূত উৎপন্ন হইতেছে, উৎপন্ন হইনা বাঁহা শারা জীবিত রহিন্নাছে, অন্তঃকালে বাঁহাতে বিলীন হইবে, তিনিই ব্রহ্ম।' "জন্মান্তস্ত যতঃ" (ব্রহ্মস্থর, সামার)—এই ব্রহ্মস্থরে এই ভাবকেই লক্ষ্য করা হইনাছে। সেইজন্ত ছান্দোগ্য উপনিষদে ভগবান্কে "তজ্জলান্"— এই সংজ্ঞান সংজ্ঞিত করা হইনাছে।

मर्कः थबिषः बक्क ७व्छनान् ३िछ ।—ছाम्माना, ७।১৪।১

তজ্ঞলান্ অর্থে তজ্জ, তল্ল, তদন ; তাঁহা হইতে জগৎ জাত , তাঁহাতে জগৎ অবস্থিত ; তাঁহাতেই জগৎ লান। অন্তত্র শাস্ত্র বলিয়াছেন,—

> ৰতে। ভূতানি জায়ত্তে বেন জীবন্তি সর্বতঃ। ব্যাহান্ত বিলয়ং বাভি নুমন্তদ্রৈ প্রায়নে॥

'বাঁহা হইতে ভূত সকলের উৎপত্তি, যদারা স্থিতি, বাঁহাতে লয়, সেই পরমাত্মাকে নমস্কার।'

জগতের এই আবির্ভাবকালকে পুরাণের ভাষায় ব্রহ্মার দিবা এবং জগতের তিরোভাবকালকে—যে কালে জগৎ অব্যক্ত অবস্থায় থাকে —ে সই কালকে ব্রহ্মার রাত্রি বলা যায়। ব্রহ্মার রাত্রিতে জগতের প্রলয় এবং

कारः = भगार्थः । - महत्र

অর্থাৎ, "সান্তিক, রাজসিক ও তামসিক সমস্ত পদার্থ আমা হইতে উৎপন্ন হইয়াছে, ভাহায়া আমাতে আছে, আমি কিন্তু সে সকলে নাই।"

বৰা ভূতপুৰগ ভাৰমেকস্থমমুপশুতি।

্ তভ এব চ বিস্তারং ব্রহ্ম সম্পদ্ধতে তদা ॥—গীতা, ১৩।৩১ বিস্তারম্ — উৎপত্তিং বিকাশম্।—শকর। একস্থম্ — একস্মিন্ আস্থানি স্থিতম্।—শকর।

'বখন জীব, ভূতগণের পৃথক্ভাবকে একমাত্র ব্রহ্মে ছিত দেখেন, এবং ব্রহ্ম ১ইডে ভূতগণের বিভার লক্ষ্য করেন, তখন তিনি ব্রহ্ম হয়েন। ব্রহ্মার দিবাতে জগতের স্থাষ্ট। গীতা এই মতের অনুমোদন করিয়া। বলিতেছেন,—

আবাজাৰ বাজনঃ সৰ্বাং প্ৰভবন্তাহরাগনে।
নাত্ৰাগনে প্ৰদীন্ধন্ত তত্ত্বেবাব্যক্তসংক্তকে।
ভূতপ্ৰানঃ স এবান্নং ভূষা ভূষা প্ৰদীনতে।
নাত্ৰাগনেহবলঃ পাৰ্থ প্ৰভবতাহরাগনে। — গীতা, ৮।১৮–১৯
সৰ্বভূতানি কৌন্তের প্ৰকৃতিং বান্তি মানিকান্।
কলক্ষনে পুনতানি কলাদৌ বিস্ঞান্যভ্ন।
প্ৰকৃতিং স্বান্ত্ৰভাৱ বিস্ঞানি পুনঃ পুনঃ।
ভূতপ্ৰান্ত্ৰী ইনং কুৎসন্ত্ৰণাৎ গ্ৰহত্বিশাৎ !—গীতা, ৯।৭-৮

প্রশাসের অবসানে অব্যক্ত প্রকৃতি হইতে ব্যক্ত জগতের আবির্জাব । হয়, এবং স্পষ্টির অবসানে ব্যক্ত জগতের অব্যক্ত \* প্রকৃতিতে তিরোভাব হয়। সেই ভূতসমূহ বারংবার উৎপন্ন হইয়া রাত্রিসমাগমে অস্বতন্ত্র-ভাবে বিশীন হয় এবং বিশীন থাকিয়া দিবসাগমে পুনরায় উদ্ভূত হয়।'

'করান্তে সমস্ত ভূত ভগবানের প্রকৃতিকে প্রাপ্ত হয়; আবার সৃষ্টি-কালে তিনি তাহাদিগকে উৎপাদন করেন। এই সমস্ত অবশ, প্রকৃতির বশতাপর ভূতগ্রামকে ভগবান্ স্বীয় প্রকৃতিতে অধিষ্ঠান করিয়া পুন: পুন: স্থৃষ্টি করেন।'

<sup>\*</sup> অব্যক্ত অর্থে বে অব্যাকৃত ( প্রকৃতি ), ইহা অবৈতবাদার। ( শহরাচার্বা, মধুস্দন প্রভৃতি ) থাকার করেন না। তাঁহাদের মতে অব্যক্ত অর্থে ক্রন্ধার নিজাবছা ( প্রথাপতে: আপাবছা )। 'মরাধ্যক্ষেণ প্রকৃতিঃ' ( গীতা, ১০১০ ) ইত্যাদি স্থলে কিন্তু শহরাচার্ব্য লিখিরাছেন: — "মম মারা ত্রিওণাল্মিকা অবিজ্ঞালকণা প্রকৃতিঃ স্বন্ধে উৎপাদরতি" এবং "প্রকৃতিং বান্তি মানিকাং' ( গীতা, ১০৭ ) এ স্থলেও প্রকৃতি অর্থে "ব্রিওণাল্মিকা; অপরা নিকৃত্যা" এইরূপ অর্থ ক্রিরাছেন।

- অর্থাৎ, প্রস্কৃতিতে ভগবান্ অধিষ্ঠিত হইয়া জগৎ সৃষ্টি করেন। ইহরে নাম 'ঈক্ষণ'।

> মরাধ্যক্ষেণ প্রকৃতি: স্থাতে সচরাচরম্। হেতুনানেন কৌল্পেয় জগবিপরিবর্ত্ততে ।—গীতা, ১৷১০

ভগবানের অধিষ্ঠানবশতই প্রকৃতি এই চরাচর বিশ্ব প্রসব করে। আর্র সেই নিমিন্তই ব্দগতের পরিণাম সংঘটিত হয়।

গীতা বলেন, ভগবানের হুই প্রকৃতি—অপরা ও পরা। এই উভয়ের সংযোগে সৃষ্টি।

ভূমিরাপোংনলো বায়ু: খং মনোবৃদ্ধিরেব চ ।

অহকার ইতীয়ং মে ভিন্না প্রকৃতিরন্তথা ।

অপরেরমিতস্তসাং প্রকৃতিং বিদ্ধি মে পরাম্ ।

জীবভূজাং মহাবাহো যয়েদং ধার্যতে জগং ।

এভদ্যোনীনি ভূতানি সর্কানীভ্যাপধারর ।

অহং কৃৎস্ত জগত: প্রভব: প্রলম্ব্রধা । — গীতা, ৭।৪-৬

ভগবান্ বলিতেছেন, 'আমার ছই প্রকৃতি, অপরা ও পরা। অপরা প্রকৃতি—ক্ষিতি, অপ্র, তেজঃ, মরুৎ, ব্যোম, মন, বুদ্ধি,অহঙ্কার—এই আট প্রকারে বিভক্ত। আর পরা প্রকৃতি—জীব-ভূতা, যাহা এই জ্বগং ধারণ করিয়া রহিয়াছে। জগতে যে কিছু পদার্থ আছে, সে সমুদায়ই এই উভয় প্রকৃতি হইতে উৎপন্ন। সমস্ত জগতের আমা হইতে উৎপত্তি, এবং আমাতেই নিবৃত্তি।'

ভগবান্ যে ভাবে অপরা প্রকৃতির পরিচয় দিলেন, তাহাতে মনে হয় । যে, ইহার দারা তিনি সাংখ্যাক্ত প্রধান বা মূল প্রকৃতিকে লক্ষ্য করিলেন। ভগবান্ অন্তত্ত বলিয়াছেন,—

> মম বোনিম হদ্ওক তামন্ গৰ্ডং দধাম্যহম্। সভবঃ সৰ্বভূতাৰাং ভতো ভবভি ভারত ।

সর্কবোনিযু কৌছের মুর্ভর: সভবছি বা:। ভাসাং ব্রহ্ম মহদ্বোনিরহং বীজপ্রদঃ পিতা।—গীতা, ১৪।০-৪।

অর্থাৎ, মৃহৎ ব্রহ্ম ( প্রকৃতি )-রূপ ক্ষেত্রে তিনি যে বীজ বপন করেন, বে গর্ত্তাধান করেন, তাহা হইতেই সমস্ত ভূতের উৎপত্তি হয়। জগতে যে কিছু সৃত্তির উদ্ভব হইতেছে, প্রকৃতি তাহার জননী এবং তিনি তাহার জনক।

এই মর্ম্মে গীতা অন্তত্ত বলিয়াছেন,—

বাবং সংজারতে কিঞ্চিংগুসবং স্থাবরজ্ঞসম্।

ক্ষেত্রক্ষেত্রক্ষসংযোগাভবিদ্ধি ভরতর্যভ ।—গীতা, ১৩।২৬

'স্থাবর জঙ্গম যে কিছু পদার্থ উৎপন্ন হয়, ক্ষেত্র ও ক্ষেত্রজ্ঞের সংযোগ ভাহার হেতু জানিবে।'

ক্ষেত্র = অপরা প্রস্কৃতি বা প্রধান ; এবং ক্ষেত্রক্ত = পরা-প্রস্কৃতি বা জীব।
অক্তর, জ্বগৎ ও জগদীশ্বরের সমন্ধনির্ণয় উপলক্ষে ভগবান বলিয়াছেন,—

মরা তত্মিবং সর্কাং জগদব্যক্তমূর্ত্তিনা।
মংস্থানি সর্কাভ্নতানি ন চাহং তেবৰহিত: ।
ম চ মংস্থানি ভূতানি পশু মে বোগবৈধ্যম্।
ভূতভূল চ ভূতত্থে মমান্দ্রা ভূতভাবন: । — গীতা, ১।৪-৫

'ন্দামি অব্যক্ত মূর্ত্তিতে সমস্ত জগৎ ব্যাপিরা আছি। সমস্ত ভূত আমাতে ছিত; আমি ভূতসমূহে অবস্থিত নহি। ভূত সকল আমাতে থাকিরাও নাই। আমার এরূপ যোগৈর্য্য,—আমি ভূতের ধারক, অথচ, ভূতস্থ নহি; ভূত সকল আমা হইতেই উৎপন্ন।'

গীতার এই সমস্ত বচনের কোথাও জগতের মিধ্যাত্বের উপদেশ পাওরা গোল না। জগৎ যে কাল্লনিক পদার্থ, বিজ্ঞানের বিজ্ঞানাত্র,—কোথাও ত এক্নপ ইক্নিত দেখা গোল না। বরং গীতা—

নাসভো বিভঙে ভাবে। নাভাবো বিভঙে সভঃ।—২।>৬

'সতের অভাব হয় না এবং অসতের ভাব হয় না,'—এই স্থলে পরিণাম-বাদেরই সমর্থন করিয়াছেন। \* ইহা সাংখ্য-মতের অফুরূপ। সাংখ্য-দিগের উপদেশ এই যে,—

নাসৰ্ উৎপদ্ধতে ৰ সদ্ বিৰশ্ৰতি।

'অসতের উৎপত্তি নাই ; সতের বিনাশ নাই।'

অতএব, জগতের সত্য মিথ্যা সম্বন্ধে গীতা প্রধানতঃ বিশিষ্টাবৈত-মতের অমুযান্নী পরিণাম-বাদেরই অমুমোদন করিয়াছেন; অবৈতমতামুযান্নী বিবর্ত্ত-বাদের সমাদর করেন নাই।

ব্রহ্মসত্ত্রে যে ভাবে জগতের প্রদঙ্গ উত্থাপিত ও বিচারিত হইয়াছে, তাহা প্রধাণত: পরিণাম-বাদের অনুষায়ী, এরূপ মূনে করা অসঙ্গত নহে। অতঃপর তাহারই আলোচনা করিতেছি।

মুগুক উপনিষদের একটা মন্ত্র এইরূপ,—

বং তদ্ অন্তেশ্বস্ অগ্রাহ্যন্ অগোত্রম্ অবর্ণন্ অচক্:-শ্রোত্রং তদ্ অপাণিপাদন্। নিত্যং বিভূং সর্বাসতং স্থুক্তং তদ্ অব্যবং যদ্ ভূতবোনিং পরিপশুভি ধীরা: ॥

- मुखक, आअ७

\* শ্রীশন্ধরাচার্ব্য অবশ্র এই গীতাবাক্যের অবৈত্যতামুষায়া অর্থ করিয়া লগতের মিধ্যাদ থ্যাপন করিরাছেন। বিকারো হি স:। বিকারণ্ড ব্যভিচরতি, যথা ঘটাদিন্যংখানং চকুবা নিরূপ্যমানং মৃদ্যাভিরেকেণামুপলক্ষেরসং তথা সর্বো বিকার: কারণ-ব্যভিরেকেণামুপলক্ষেরসন্। জন্ম প্রধাংসাভ্যাং প্রাগৃদ্ধং চামুপলক্ষে:। মৃদাদিকারণ্ড চ ভৎকারণব্যভিরেকেনামুপলক্ষেরসন্ম। \* \* ভন্মাদ্ দেহাদে হ'ল্ড চ স্কারণভাসভো ন বিভাতে ভাব ইতি। তথা পভন্চাদ্ধনোহভাবোহবিভ্যানতা ন বিভাতে সর্ব্বে অব্যভিচারাদ্ ইত্যবোচাম। - গীতার ২০১ লোকের শন্ধরভাব্য। রামামুক্তের ব্যাধ্যা অভ্যরপ। দেহভাচিত্বভান: অসন্থমের ব্যাব্যা আভ্যরপ। দেহভাচিত্বভান: অসন্থমের ব্যাব্যা ক্ষিণ্ডান্ত্র ইত্যর্থ:। বিনাশন্তাবন্চাসন্ম্ অবিনাশন্তাবন্ধ ক্ষিণ্ডান্ত্র সন্ধ্র \* অত্য সংকার্য-বাদ্ভাসন্তভার ভৎপরেহিরং লোকঃ। — ঐ লোকের রামামুক্তভার।

'ধীরগণ কোন নিত্য বিভূ সর্বাগত অভিস্ক অব্যন্ন ভূত-যোনিকে দর্শন করেন—যে ভূত-যোনি অদৃশ্র, অগ্রাহ্ন, অগোত্র, অবর্ণ, অচক্ষ্ণ; অশ্রোত্র, অপাণি, অপাদ।'

বাদরারণ ব্রহ্মস্থতের প্রথম অধ্যায়ের দিতীরপাদে এই বিষয়ের বিচার উত্থাপন করিয়াছেন ;—

অদৃষ্ঠাদিওণকো ধর্মোক্তে:। — ১।২।২১ ব্রহাসত্ত

'এই যে ( সুগুকোক্ত ) ভূতযোনি, ইনি কে ? ইনি কি সাংখ্যোক্ত প্রধান, কিংবা জীব; অথবা ইনি পরমেশ্বর ? বাদরায়ণের সিদ্ধান্ত এই ষে, ইনি পরমেশ্বর।' তবেই তাঁহার মতে, ঈশ্বরই ভূতযোনি। \*

যোনি অর্থে কারণ। কারণ দ্বিবিধ, উপাদান ও নিমিত্ত; যেমন অলঙ্কারের প্রতি, স্থবর্ণ উপাদান-কারণ এবং স্বর্ণকার নিমিত্ত-কারণ; ঘটের প্রতি, মৃত্তিকা উপাদান-কারণ এবং কুম্ভকার নিমিত্ত-কারণ। ব্রহ্ম জগতের কোন্ কারণ—নিমিত্ত, না উপাদান ? বাদরায়ণের সিদ্ধান্ত এই যে, তিনি হুইই—নিমিত্তও বটেন, উপাদানও বটেন। †

কিষয়স্ অলেশভাদিওপকে। ভূতবোলি: এধানং স্থাদ্ উত শারীর আহোমিৎ
 পরমেশর ইতি। \* \* তত্মাদ্ অদৃশুদাদিওপকে। ভূতবোদি: পরমেশর এব।
 — ১।২।২ প্রের শক্ষরভাব্য।

<sup>†</sup> কি ক্রমে ভূত সকল উৎপন্ন হইরাছে, এ বিষয়ে শান্ত্রবাক্যে বিরোধ দৃষ্ট হয়। কোথাও বলা হইরাছে, প্রথম আকাশ উৎপন্ন হইল (আত্মন আকাশ: সমূত:—ভৈডিখ্রীয় উপনিবল্)। কোথাও বলা জ্ইরাছে, প্রথমত: তেজের স্বৃষ্টি হইল (তৎ ভেজোহস্কত—ছালোগ্য)। কোথাও বা প্রথমেই প্রাণের উল্লেখ করা হইরাছে (এড মান্তারতে প্রাণ:—সূত্রক)।

বাদরারণ প্রথম অধ্যায়ের চতুর্থপাদে এই বিবরের বিচার করিরাছেন। তাহার সিদান্ত এই:—

काश्वर्णक-ठाकाणामिष्यः वार्णक्षिष्टाः । ननाकर्वारः ॥—बन्नारुखः, २।८।२८-३८

.

বন্ধ যে অগতের নিমিন্ত-কারণ, বাদরায়ণ নিয়োদ্ত স্ত্রে তাহার অতিপাদন করিয়াছেন ;—

बगर्गात्वार ।-- बक्तल्ख, ১।४।১৬

ইহার ভাষ্যে শ্রীশঙ্করাচার্য্য লিথিয়াছেন,—

পরমেশরণ্ট সক্ষেপত: কর্ডা সর্ক্ষেণ্ডেশ্বধারিত:।

শক্ষরের মতামুসারী ভারতীতীর্থ লিখিয়াছেন, —

এতৎ কৃৎসাং অগদ্ বন্ত কাৰ্য্যং স এব বেদিতব্য ইতি। কৃৎসক্ষণৎকর্তৃত্বঞ্চ পরমান্তব্য ।

অর্থাৎ, পরমেশ্বর পরমাজাই সমস্ত জগতের কর্ত্তা (নিমিন্ত-কারণ)।
তিনি যে জগতের কেবল নিমিত্ত-কারণ নহেন, উপাদান-কারণও
বটেন, ইহা প্রতিপাদন করিবার জন্ত বাদরায়ণ একাধিক হত্তা নিয়োজিত
করিয়াছেন।

প্রকৃতিক প্রতিজ্ঞানৃষ্টান্তানুরোধাৎ ইত্যাদি ।—ব্রহ্মসূত্র, ১৷৪৷২৩ ২৭

ইহার ভাষ্যে শঙ্করাচার্য্য লিখিয়াছেন,—

এবং প্রাপ্তে জম:। প্রকৃতিকোপাদান কারণং চ ব্রহ্মাভ্যুপগ্রস্তাং নিমিতকারণং চ।

ব কেবলং নিমিতকারণমেব।

অর্থাৎ, 'ব্রহ্ম যে কেবল জগতের নিমিন্ত-কারণ, তাহা নহে, তিনি নিমিন্ত-কারণ এবং উপাদান-কারণ উভয়ই '\*

ভারতীতীর্থ তাঁহার স্থার-মালার ইহার এইরূপ ব্যাখ্যা করিরাছেন—ভবতু নাম
ভষ্টেমু বিরুদাদির তৎক্রমে চ বিবাদ: \* \* ভাৎপর্য্যবিষয়ে তু অগৎশুপ্তরি এক্ষণি ন ভাপি
বিরোধাছিত। অর্থাৎ, স্ট বে আকাশাদি তবিষয়ে এবং তাঁহাদের ক্রমবিষয়ে বিবাদ
-থাজিতে পারে, কিন্ত এক্ষ বে জগতের স্পষ্টিকর্তা, এ বিষয়ে শান্তে কোণাও বিরোধ নাই !'

এ সম্বন্ধে ভারতীতীর্থের অধিকরণ এইরূপ, —

 নিমন্তনের ব্রহ্ম ভার্পাদানং চ বাক্ষণাৎ।

কুলালবল্পিক্তং ভল্পোদানং মুদাদিবং ।

ৰহঃ ভাষিত্যুগাদানভাবোহপি শ্ৰুত দক্ষিতৃঃ।

একবৃদ্যা সর্বাধিক ভঙ্গাদ্ রক্ষোভয়াদ্মকদ্ ।

বাদরারণ দ্বিতীয় অধ্যারের তৃতীরপাদে আকাশ, বারু, অন্ধি, অপ্ ও ক্ষিতি—এই পঞ্জুত যে ব্রহ্ম-কার্য্য, ব্রহ্ম হইতে উৎপন্ন, তাহা প্রতিপাদন করিরাছেন।

তত্মান্ ব্রহ্মকার্য্য বিয়দিতি সিদ্ধন্ ।—২।৩। ব্রহ্মক্ত্রের শব্দরভাষ্য ২।৩।১৩ ক্ত্রের ভাষ্যে শঙ্কর বলিতেছেন,—

স এব পরমেশরতেন তেনান্ধনাবভিষ্ঠমানোহ ভিধ্যায়ন তং তং বিকারং স্কৃতি । ★ ◆
সোহকামরত বহু ভাং প্রকায়ের । ইতি প্রস্তৃত্য সচ্চ ভাচ্চাভবং ।

সং – পুরুষঃ, তাং – প্রকৃতি:।

অর্থাৎ, 'পরমেশ্বরের যথন স্মষ্টির ইচ্ছা হয়, তথন তিনি সং ( পুরুষ ) ও ত্যং (প্রকৃতি ) রূপে সংভিন্ন হন। তিনি অভিধ্যান করিয়া সেই সেই বিকার স্মষ্টি করেন।'

অনুলোম ক্রমে স্থষ্টি ও বিলোম ক্রমে প্রলন্ন সাধিত হয়, ইহাও বাদরারণ উপদেশ দিয়াছেন ;—

বিপর্যায়েণ তু ক্রমোহত উপপদ্ধতে চ। —**রক্ষাস্**ত্র, ২।০।১৪

অর্থাৎ, আকাশ হইতে বায়ু, বায়ু হইতে অগ্নি, অগ্নি হইতে অপ**্ৰ অগ্** হইতে ক্ষিতি—ইহাই স্ষ্টির ক্রম।

ভনাদ্ বা এভনাদ্ আকাশ: সভ্ত আকাশাদ্ বায়ু ব'রোরপি রয়েরাপঃ অভাক্ত পূৰিবা উৎপত্তে।

প্রলব্বের ক্রম ইহার ঠিক বিপরীত। প্রলব্বের সমন্ন প্রথমে ক্ষিতি অপ্তব্ধে, অপ অন্নি-তত্ত্বে, অগ্নি বায়ু-তত্ত্বে, বায়ু আকাশ-তত্ত্বে বিলীন হয়। এবং সর্বাশেব আকাশ প্রক্ষে বিলীন হয়। ইহাই প্রলব্বের ক্রম।\*

<sup>ু</sup> বিপর্বারেণ তু প্রলয়ক্রনোহত উৎপত্তিক্রমাত্ ভবিত্ন অইতি। তথাহি লোকে
কৃততে বেন ক্রমেণ লোগানন্ আরক ততো বিপরীতেন ক্রমেণ অবরোহতীতি। অগি চ
কৃততে মূলে লাভং ঘটশরা বাজ্ঞপারকালে মুন্তাবমণ্যেতি। অন্তাক লাভং হিনকরকাতক্রমণ্ডাতি। অন্তকোগণস্যত একন্, বং পৃথিব্যত্তো লাভা সভী হিতিকালব্যতি-

এ সকল কথার পর বাদরারণ কি জগৎ রজ্জু-সর্পের স্থার অলীক, । মানার বিজ্ঞান, বিজ্ঞানমাত্র বলিতে পারেন ?

জগৎ যদি অলীক, মারিক—ইহাই বাদরারণের অভিমত হইবে, ভবে ভিনি ব্রহ্মস্ত্রের দিতীর অধ্যারের প্রথম পাদে নিয়োক্ত আপত্তি-সমূহের উত্থাপনে ও ধণ্ডনে এত স্থ্র নিয়োজিত করিলেন কেন? বাদরারণের বিচারপদ্ধতি এইরূপ;—

- (ক) কগৎ অচেতন; ব্রহ্ম চেতন। অত এব, আপত্তি হইতে পারে বি, চেতন ব্রহ্ম হইতে অচেতন জগতের উৎপত্তি সম্ভবপর নহে। ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন, এ ব্যাপ্তির ব্যভিচার দৃষ্ট হয়। কারণ, চেতন হইতে অচেতনের উৎপত্তির দৃষ্টাস্ত বিরল নহে। যেমন চেতন পুরুষ হইতে অচেতন কেশ নথের উত্তব দেখা যায় (২।১।৪-১১ ব্রঃ স্থঃ)।
- (খ) কুন্তকার যে ঘট স্থাষ্ট করে, তাহা দশুচক্র প্রভৃতি উপকরণের সাহায্যে; ব্রন্ধের যখন উপকরণ নাই, তখন তিনি কিরূপে এই বিচিত্র শপং স্থাষ্ট করিবেন ? আপত্তির উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন, উপকরণ ভিন্নও স্থাষ্ট দেখা যায়;—

कीत्रविष् । प्रवाणिवप्रशि लाटक ।-- २। >। २ १० व्या

ইহাদের ভাষ্যে শ্রীশঙ্করাচার্ক্য লিথিয়াছেন,—

ৰথা হি লোকে ক্ষীরং জলং বা শ্বয়েষৰ দ্বিছিমভাবেন পরিণমতে, জনপেক্ষ্য নাশনং তথেহাপি ভবিব্যতি। একস্তাপি ব্রহ্মণো বিচিত্রপক্তিবোগাৎ ক্ষীরাদিশব্ বিচিত্রপদ্মিণাম উপপদ্যতে। বধা লোকে দেবাঃ পিতর ক্ষর ইভ্যেবমাদরো মহাপ্রভাবঃ

কাভাব্যগোৎপীরাদাপত তেজনো জাতা: সত্যতেজোৎপীরু:। এবং ক্রমেণ ফ্রাং স্ক্রজ্রং ভালভ্রমনভরং কারণম্পীতা সর্কাং কার্যজাতং পরস্কারণং পরস্ক্রমং চ জ্রন্ধাপোতীভি: ক্রিভব্যব্। স হি ক্কারণব্যতিক্রমেণ কারণকারণে কার্যগাগ্যরো ভাব্য:।—

৩I১৪ ব্র**ক্ষ**ত্রের শহরভাব 🎉

শেতনা অপি সম্ভোহনপেকৈয়ব কিঞ্চিদ্ বাফং সাধনম্ ঐশব্যবিশেষযোগাদ্ অভিধ্যান-মাত্রেণ স্বত এব বহুনি নানাসংস্থানানি শরীরাণি প্রাসাদাদীনি রশাদীনি চ নির্মিষাণা উপলভ্যম্ভে \* \* এবং চেতনমপি ব্রহ্মাহনপেক্য বাফং সাধনং স্বত এব জগৎ প্রক্ষাতি।

'যেমন হ্রা বা জল কোন বাহু সাধনের অপেক্ষা না করিয়া স্বয়ংই
দিধি ও তুমারক্রপে পরিণত হয়, ব্রহ্মও সেইরূপ। ব্রহ্ম এক বটেন, কিন্তু
তিনি বিবিধ-বিচিত্র-শক্তিমান্। অতএব, তাঁহার বিচিত্র পরিণাম অসঙ্গত
নহে। \*\* আরও যেমন দেব পিতৃ ঋষি প্রভৃতি মহাপ্রভাব চেতন
(পুরুষ) কোনও বাহু সাধনের অপেক্ষা না করিয়া স্ব স্থ ঐশ্বর্য্য বলে
সংকল্পমাত্রেই বছবিধ শরীর, প্রাসাদ, রথ প্রভৃতির স্পষ্টি করেন \* \* চেতন
ব্রহ্মও সেইরূপ কোনরূপ বাহু সাধনের অপেক্ষা না করিয়া স্বতই জগৎ
স্প্রি করেন।'

(গ) আপত্তি হইতে পারে যে, জগৎ যদি ব্রহ্মের পরিণাম এবং ব্রহ্ম যখন নিরবয়ব, তখন হয় সমস্ত ব্রহ্মই কার্যাক্সপে পরিণত (বিকারগ্রস্ত ) হুইবেন, অক্তথা তাঁহাকে সাবয়ব বলিতে হুইবে।

কৃৎস্থপুসন্ধি নিরবয়বত্তশককোপো ব:—২৷১৷২৬ হত্ত ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন,—

শ্ৰুতেশ্ৰু শৰ্ম কৰা । -- ২। ১।২৭ পুত্ৰ

ন ভাবৎ কুৎসঞ্চসন্তির ভি । কুড়া শ্রন্তে। বংধিব হি ব্রহ্মণো জগদুৎপত্তি: জারতে
কবং বিকারব্যতিরেকেণাপি ব্রহ্মণো বস্থানং জারতে। \* \* "পাদোস্ত বিশা ভূতানি
ত্রিপাদস্তাস্তং দিবি" ইভি চৈবংজাতীরকাঃ।—শঙ্কগভাষ্য ।

'যে শ্রুতি ব্রহ্ম হইতে জগতের উৎপত্তি উপদেশ দিয়াছেন, তিনিই বলিয়াছেন, ব্রহ্ম বিকারগ্রস্ত না হইয়া অবস্থান করেন। "তাঁহার একাংশে সমস্ত ভূত; অপর তিন অংশ অমৃত"; অতএব, ব্রহ্মের বিকারের আশহা অমৃলক।'

( ব ) পুনশ্চ আপত্তি হইতে পারে, ব্রহ্ম যথন বিকরণ (নিরাকার),

তথন তিনি কিরুপে স্ষ্টি-কার্য্য সমাধা করিবেন ? বাদরারণ উত্তরে নিয়োক্ত শ্রুতির প্রতি লক্ষ্য করিয়া বলিতেছেন ;—

> ৰিকরণত্বাদ্ ইতি চেৎ ভত্নস্তম্। — ২। ১। ১১ সূত্র অপাণিপাদেশ ক্রবনো গৃহীতা পশ্যতাচক্ষঃ স শৃণোত্যকর্ণঃ।—বেতাখন্তর ৩।১৯

'তাঁহার হস্ত নাই, অথচ গ্রহণ করেন; পদ নাই, অথচ গমন করেন; চক্ষু: নাই, অথচ দর্শন করেন: কর্ণ নাই, অথচ শ্রবণ করেন।'

( ৬ ) পুনশ্চ আপত্তি হইতে পারে, ভগবান্ যখন আ**প্তকাম. তখন** কি প্রশ্নোজনে—কোন অভাবের পূরণে—তিনি স্টি কার্যো প্রবৃত্ত হইবেন ? উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন,—

লোকবন্তু লীলা-কৈবল্যন্।— ২।১।৩০ **সূত্ৰ** 

'স্টি গাঁহার লীলাবিলাসমাত্র; নেমন শিশু প্রয়োজন ভিন্নও ক্রীড়া করে, তাঁহার স্টিকার্যাও সেইরূপ।'

(চ) পুনশ্চ আপত্তি হইতে পারে, জ্বগৎ যথন বৈষম্যের আধার— এখানে যথন কেহ সুখী, কেহ ছঃখী, কেহ ধনী, কেহ দরিদ্রে, তথন এ জ্বগৎ যদি ঈশ্বরের রচনা হয়, তবে হয় তিনি পক্ষপাতী, নয় তিনি নিষ্ঠুর। ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন,—

বৈষম্য নৈর্ঘ্যে ন, সাপেক্ষাৎ তথা হি দর্শয়তি।—২1১:৩৪ শুত্র সাপেকো হাষরো বিষমাং স্বস্তং নিমিমীতে। কিনু অপেক্ত ইতি চেৎ। ধর্মাধর্মে অপেক্ত ইতি বদাম:।—শক্ষরভাষ্য।

'ভগবান্ ভীবের কর্মানুসারে সৃষ্টি করেন। যাহার স্বৃক্কৃতি আছে, ভাহাকে স্থা করেন; যে চক্কৃত, ভাহাকে ছঃখী করেন। ইহাতে তাঁহার পক্ষপাত বা নিষ্কৃণভার প্রসঙ্গ উঠিতে পারে না।'

যে বাদরাম্বণ এই সকল যুক্তি তর্ক, এই সকল প্রমাণ প্রয়োগের

অবতারণা করিয়াছেন, তিনি কিরূপে জগৎকে বিজ্ঞানমাত্র, অলীক করনা বলিবেন ? বিশেষতঃ, যথন তিনি তৃতীয় অধ্যায়ের দ্বিতীয়পাদের আরস্ভেই ( >-७ সত্ত্রে ) স্বপ্ন-সৃষ্টি ও জাগ্রৎ-সৃষ্টির ভেদ নির্দেশ করিয়াছেন। \* দেখানে তিনি স্পষ্টাক্ষরে বলিয়াছেন,—স্বপ্নস্থাইই মায়াময়।

মায়ামাত্রন্ত কার্ণ স্থোনান ভিব্যক্তস্বরূপদার। — ৩।২।৩ সূত্র।

ইহার ভাষ্যে শঙ্করাচার্যা লিখিয়াছেন,—

'ব্বপ্লে যে সৃষ্টি, তাহা মান্নিকমাত্র। তাহাতে সত্যের গন্ধও নাই অতএব স্বপ্তদর্শন মান্বামাত্র। স্কুতরাং যে স্বস্টি স্বপ্তকে আশ্রন্থ করিয়া উদ্ভূত হয়, তাহা আকাশানি স্ষ্টির ন্যায় পারমার্থিক নহে –ইহাও প্রতিপন্ন হইল।' তবে আর জগৎ মিথ্যা কিরূপে বলা যার ?

জগৎ সত্য কি মিথ্যা—এ সম্বন্ধে বাদরায়ণ আপন মত অন্তত্ত স্পষ্ট ভাষায় ব্যক্ত করিয়াছেন। অতএব, এ বিষয় লইয়া বিবাদ হওয়া উচিত নহে। বাদরায়ণ বলিয়াছেন,—

নাভাব উপলব্ধে: ।—২।২।২৮ সূত্র

ইহার ভাষ্যে শঙ্কর বলিতেছেন,—

ন খবভাবো বাহ্সার্থস্য অধ্যবসাহুং শক্তে। ক্সাৎ। উপলব্ধে:। উপলভাঙে ছি প্রতিপ্রতারং বাফোহর্থ: বস্তঃ কুডাং ঘটঃ পট ইছি।

**'জগতের অভাব—জগ**ৎ নাই, এরূপ নিশ্চয় করা যায় না। কেন ? বে হেতু আমরা প্রত্যেক চিরবৃত্তিতেই বাহা বস্তর উপলব্ধি করি—স্তম্ভ, ভিত্তি, ঘট, পট ইত্যাদি।' অগ্রত্র বাদরায়ণ বলিতেছেন,—

> कारव (मंभनाक: । —२।३।३६ च्या ন ভাবে । ১মুপলরে:। – ২।২ ৩ - পত্র

'যে বস্তু আছে, তাহারই উপলব্ধি হয়; যে বস্তু নাই, তাহার উপলব্ধি

এ ध्यमक अरे अव्यव त्रणाचनन व्यशास्त्र >७० शृक्षा अरेगा ।

হন্ন না।' অতএব, বাদরান্বণের সিদ্ধান্ত এই, যখন জুগতের উপলব্ধি
হৈতেছে, তখন জগৎ আছেই। ইহাতে এ কথা বলা হইল না যে, জ্বগৎ
যেরূপে প্রতীত হইতেছে, জগৎ বস্তুতন্ত সেইরূপ। ফুল বা পর্বত আমরা
যেরূপ দেখিতেছি, ফুল বা পর্বত যে বাস্তবিক সেইরূপ—এ কথা কোন
শার্শনিকই বলিবেন না। কিন্তু যখন পর্বতের ও ফুলের উপলব্ধি হইতেছে,
তখন ফুল ও পর্বত বলিন্না যে কোন কিছু বস্তু আছে, ইহা প্রনিশ্চিত।\*

সত্য বটে, বাদরায়ণ—

ভদননাত্বস্ আরম্ভণ শব্দাদিভ্যঃ ৷--২৷১৷১৪ স্ত্র

—এই স্থতে, জগৎ ও ব্রহ্ম অন্ত (অভিন্ন)—এইরূপ উপদেশ করিয়াছেন, এ স্থলে তাঁহার লক্ষ্য নিমোদ্ধত ছান্দোগ্য শ্রুতি—

যথা সোমৈয়কেন মৃৎপিণ্ডেন সর্কাং মৃগারং বিজ্ঞাতং স্যাৎ। বাচারভণং বিকারে।
নামধেরং মৃত্তিকেত্যের সভ্যম্। এবং সোম্য স আদেশঃ।

'যেমন একমাত্র মৃৎপিগুকে জানিলেই সমস্ত মৃগ্রয় পদার্থকে জানা যায়; কারণ, বাক্যের আরস্ত, বিকার, নামের প্রভেদমাত্র—মৃত্তিকা ইহাই সত্য; ব্রহ্ম বিষয়েও সেইরূপ উপদেশ।' অর্থাৎ, এক ব্রহ্মকে জানিলেই সমস্ত পদার্থ জানা যায়। ইহার দ্বারা জগৎ যে বিজ্ঞানমাত্র, অলীক অবস্তু—ইহা ত' বলা হইল না। এইমাত্র বলা হইল, জগতে ও ব্রহ্মে নামরূপের প্রভেদ—উভয়ে স্বর্মপতঃ অভিয়।

বেমন কুগুল বলম প্রভৃতি স্বর্ণালঙ্কার সকলের মধ্যে আকারের ও সংজ্ঞার প্রভেদ থাকিলেও রাসায়নিকের দৃষ্টিতে তাঁহারা স্বর্ণ ভিন্ন আর

শর্মান্ দার্শনিকের। যে Noumenon ও Phenomenon এর ভেদ নির্দেশ করিয়াছেন, সে মত ইহার অফুরপ। হারবার্ট স্পেন্সরের অফুমোদিত Transfigured Realism ইহারই প্রতিধ্বনি। শহরাচার্য্য অনেক হলে ব্যবহার বা ব্যাবর্ত এবং পরসার্থের যে প্রভেদ করিয়াছেন, তাহার সহিত এ মতের সামঞ্জস্য করা যায়।

কিছু নহে,—তাহাদের মধ্যে নাম ও রূপের মাত্র প্রভেদ—কিন্তু সে প্রভেদ সত্ত্বেও তাহারা স্বর্গ বই আর কিছু নহে, সেইরূপ জগৎ বিবিধ-বৈচিত্রাময় হইলেও ব্রহ্ম ভিন্ন আর কিছু নহে। জগৎকে ব্রহ্মের 'প্রকৃতি'—ব্রহ্মের প্রকার বা বিধা (Aspect)—ইহা স্বীকার করিণেই এ কথার যথেষ্ঠ সমর্থন হয়; তজ্জ্ঞ জগংকে অলীক বলার প্রয়োজন হয় না।

আমরা পূর্ব্বে দেখিয়াছি, প্রধান (Matter) ও পুরুষ (Spirit al Force)—যাহাদের সংযোগে এই জগৎ, সেই প্রধান ও পুরুষ—ব্রুষ্ণেরই পরা ও অপরা প্রকৃতি মাতা।

## য। পরাপরসংভিন্না প্রকৃতিন্তে সিহকরা।

ব্রন্ধের যথন সিস্কা (সৃষ্টির সংকল্প) হয়, তথন তাঁহার প্রকৃতি পরা ও অপরা রূপে—প্রধান ও পুরুষ রূপে সংভিন্ন হয়। কিন্তু তাহা হইলেও এই প্রধান ও পুরুষ ত' ব্রন্ধের প্রকৃতি বা প্রকার (Aspect) ভিন্ন আর কিছুই নহে। যে বাহার প্রকার, সে কি তাহা হইতে ভিন্ন হইতে পারে ? তাহাকে ত' তাহা হইতে অনম্ভ (মভিন্ন) বলাই সম্লত। অতএব, জগৎকে ব্রন্ধ হইতে অভিন্ন বলা অসক্ষত নহে; এবং এরূপ বলাতে জগতের মিথ্যাত্ব স্থচিত হয় না।

এই ভাবে দেখিলে, বাদরায়ণ অন্যত্র যে বলিয়াছেন, ব্রহ্ম ভিন্ন অন্য বন্ধ নাই,—

#### তথান্য প্ৰতিবেধাৰ্ ।— ৩৷২৷৩৬ সূত্ৰ

—তাহারও স্থন্দর মীমাংসা হয়। জগতে যাহা কিছু আছে, তাহা হয় প্রকৃতি, না হয়, পুরুষ; জগতের যে কিছু পদার্থ—এই উভয়ের এক কোটতে পড়িবেই পড়িবে। সেই প্রকৃতি ও পুরুষ যথন ব্রন্দেরই প্রকার বা বিধা, তথন এক ব্রহ্ম ভিন্ন আর কি আছে, বা থাকিতে প্বারে ? তিনিই "একমেবাদ্বিতীয়ন্" তিনি ব্যতীত 'নান।' কিছু নাই ! কিছু ইহা দ্বারাও জগতের মিথ্যাত্ব প্রতিপাদিত হয় না । •

বিশেষতঃ, যথন ইহার পরবর্ত্তী স্তত্তেই বাদরায়ণ বলিতেছেন,— অনেন সর্বাপতত্বস্ আয়ামশন্দাদিভ্যঃ।—গ্রাথণ স্ত্রা।

অর্থাৎ, "ব্রহ্ম সর্ব্যাত—শ্রুতি এইরূপ উপদেশ দিয়াছেন।" এখন

#### \* 'ভথান্তপ্ৰভিৰেধাণ্' থাং।৩৬ ফুত্ৰ।

এই স্তের ভাষ্যে শ্বরাচার্য লিখিয়াছেন,—'ভণান্তপ্রতিষেধাদাপ ন ব্রহ্মণঃ পরং বল্পার্যান্ত ইতি গমাতে। তথাহি স এব অথস্তাং। \* \* ব্রক্ষিবদং সর্বাদ্ধ \* নেহ নানান্তি কিঞ্চন \* যত্মাৎ পরং নাপরম্ অভি কিঞ্চিৎ \* ইন্ট্যেরমাদীনি বাক্যানি স্বপ্রকরণস্থান্ত— ভার্যকেন পরিণেতুসলক্যমানানে ব্রহ্মব্যভিত্তিশং বল্পস্তরং বার্যন্তি।' রামানুক কিন্ত এ স্ত্রের অন্তর্মপ অর্থ করিরাছেন,—'যৎ পুনরুক্তং ততাে বদ্ উত্তর্মতরং পরাৎপরং অন্তি ভারোপপত্ততে; তত্তাব ততােহক্সত পরস্থ প্রতিষেধাৎ 'যত্মাৎ পরং নাপরমন্তি কিঞ্চিতি'।

এইরাপ,—'তদনগুত্বম্ আরম্ভণ শব্দাদিভাঃ' এই স্তের ভাষে৷ রামামুজ বলেন,—

তসাৎ পরস্কারণাৎ ব্রহ্মণোংননাম্বং জগত আরম্ভণশ্লাদিন্তাঃ। \* এতানি হি
বাকানি চিদ্চিদাত্মকন্ত জগতঃ পরস্মান্ : ক্লাণোংননাম্ম্ উপপাদর্যান্ত \* \* কৃৎসন্ত জগতো
ব্রহ্মককারণত্বং কারণাৎ কার্যান্ত অননাম্বং চ হানি নিধার কারণভূতবন্ধাবিজ্ঞানেন কার্যাভূতন্ত সর্বান্ত বিজ্ঞানে প্রতিজ্ঞাতে সতি \* \* জগতে। ব্রহ্মককারণতাম্ উপদেক্ষান্ \* \*
অতো ঘটাত্মপি মৃত্তিকেত্যের সত্যং মৃত্তিক। দ্রব্যম্ইত্যের সত্যং প্রমাণেন উপলভাত
ইতার্থঃ।

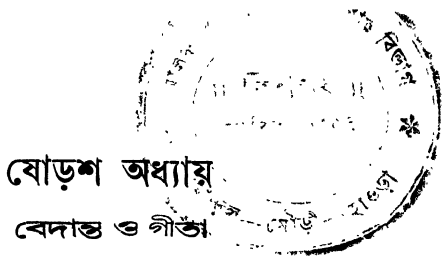
শক্ষরের ব্যাখ্য। ভিন্নরূপ —

কার্যানাকাশাদিকং বছপ্রপঞ্চং জগণ; কারণং পরং একা। তত্মাৎ কারণাৎ পর মার্থ-তোহনক্তমং ব্যতিরেকেশাভাবঃ কার্যান্তাবগম্যতে। \* \* তত্ত্ব প্রভাস্থ বাচারভণশন্দে ছাই শিল্পকেহাপ প্রস্কাব্যাভিবেহাপ কার্যান্তাব্যাভাব ইতি গম্যতে। \*\* বপা চ মুপত্কিকোক্ষাদীনান্ উবরাদিভ্যোহনন্ত্রং দৃষ্টনন্তবর্গধাৎ অরপেণ অনুপাধ্যম্বাৎ এবমস্য ভোগ্যভোক্তাদ্বি-প্রপঞ্জাতস্য প্রস্কাব্যভিরেকেশাভাব ইতি জন্তব্যন্।

শ্বর্মণ (জগৎ) যদি অলীক বিজ্ঞানমাত্র হয়, তবে ব্রশ্ধ সর্বব্যাপী হইবেন কিরূপে ? অবচ, শাস্ত্র ভূরোভূয়: তাঁহাকে সর্বব্যাপী বলিয়াছেন। আকাশবৎ সর্ব্বগতক নিতাঃ।

'তিনি নিত্য, আকাশের ন্যায় সর্বব্যাপী।' নিত্যঃ সর্বাগতঃ স্থাণুরচলোধরং সনাতনঃ।

'তিনি নিতা, তিনি সনাতন ; তিনি স্থাণু, অচল ও সর্বাগত।'



আমরা দেখিরাছি, অবৈতমতে জীবই ব্রহ্ম—জীব নিতা, শুদ্ধ, বৃদ্ধ, বৃদ্ধ, সত্য-স্থভাব, বিভূ ও সর্ববাণী; সচিদাননদ; এক ও অধিতীর বস্তু। জীব ও ব্রহ্ম স্বরূপত: অভিন্ন;—উভয়ের ভেদ কেবল উপাধিকৃত, অবিত্যা-কল্পিত। মারার যে মোহশক্তি, সেই শক্তি জীবকে মোহিত করে, এবং তাহার বশে জাব ঈশ্বর-ভাব হারাইয়া শোক হঃথের অধীন হয়। অত্যপক্ষে, বিশিষ্টাদ্বৈত মতে জাব ও ব্রহ্ম স্বতন্ত্র বস্তু, জীব ব্রহ্মের বিপরীত। জীব হঃথত্তম্বের অধীন,—ব্রহ্ম ক্লেশ-লেশ-বিহীন। জীব নিরম্য,—ব্রহ্ম নিরামক। জীব ব্যাপ্য,—ব্রহ্ম ব্যাপক। ব্রহ্ম বিভূ (সর্বব্যাপী) ও এক—জীব অণু-পরিমাণ, প্রতি শরীরে বিভিন্ন,—অতএব এক নহে, বস্তু। এই মতদ্বৈধ স্থলে গীতা কোনু মতের অনুমোদন করিয়াছেন ?

গীতার দিতীয় অধ্যায়ে ভগবান্ অর্জুনকে আআর অবিনাশিতা ব্ঝাইতে এইরূপ বলিয়াছেন,—

অবিনাশি তু তদ্ বিদ্ধি বেন সর্বামিদং ততম্।
বিনাশমব্যয়স্থাস্থ ন কশ্চিৎ কর্ত্ত্মহৃতি ॥
অন্তবন্ত ইমে দেহা নিত্যস্থোক্তাঃ শরীরিণঃ।
অনাশিনোং প্রমেয়স্থ তত্মাদ্ যুদ্ধাস্থ ভারত।
ব এনং বেতি হস্তারং যশ্চৈনং মন্ততে হতম্।
উভৌ ভৌ ন বিজানীতো নারং হস্তি ন হস্ততে।
ন জারতে মিয়তে বা কদাচিন্
নারং ভূতা ভবিতা বা ন ভূয়ঃ।

আকো নিত্য: শাখতোহয়ং পুরাণো
ন হস্ততে হস্তমানে শবীরে ॥—গীতা ২।১৭–২০
আচ্ছেন্তোহয়মদাহোহয়মক্রেন্তোহশোষ্য এব চ।
নিত্য: সর্বাগতঃ গুণু রচলোহয়ং সনাতনঃ।
অব্যক্তোহয়মচিস্ত্যোহয়মবিকার্য্যোহয়মুচ্যতে॥—গীতা, ২।২৪

উদ্ধৃত শ্লোক কর্মীর ভাবার্থ এই:---

বাঁহা দারা নিধিল জগং ব্যাপ্ত, তিনি অবিনাশী, তিনি অব্যয়।
তাঁহাকে কেহ বিনাশ করিতে পারে না। দেহ অনিতা, কিন্তু দেহাশ্রয়ী
আত্মা নিত্য, অবিনাশী, অপ্রমেয়। যে আত্মাকে হস্তা মনে করে, যে
আত্মাকে হত মনে করে, তাহাবা উভয়েই অক্স: আত্মা হতও হন না,
হননও করেন না। আত্মা জন্ম-মৃত্যু-রহিত, ক্ষয়-বৃদ্ধি হীন, অজ, নিত্য,
শাষত ও পুরাণ। শরীরের বিনাশে আত্মার বিনাশ হয় না। \* \* আত্মার
ছেদন নাই, দাহন নাই, ক্লেদন নাই, শোষণ নাই। আত্মা নিত্য, সর্ব্লগত
স্থাণ, অচল ও সনাতন; আত্মা অব্যক্ত, অচিস্তা ও অবিকার্য্য।

ইহার দারা জীবের লক্ষণ এইরপে বলা হইল। জীব অজ, পুরাণ; জীব নিত্য, সনাতন, অবিনাণী; জীব স্থাণু, অচল, শাখত, অবিকার; জীব সর্বাগত, অপ্রমেয়; জীব অব্যক্ত ও অচিন্তা। অর্থাৎ,

- (ক) জীবের উৎপত্তি বিনাশ, আদি অন্ত নাই;
- ( খ ) জীবের বিকার বিক্রিয়া নাই;
- ( গ ) कीव नर्सवाभी ;
- ( ঘ ) ভীব অমেয়।

উৎপত্তি বিনাশ রহিতত্ব, বিকার-শৃগ্রত্ব, সর্বব্যাপিত্ব এবং অমেরত্ব— এ সকল ব্রহ্মেরই লক্ষণ। অভ এব, ব্রহ্মের লক্ষণ দ্বারা জীবকে লক্ষিত করিয়া ভগবান্ জীব-ব্রক্ষের ঐক্যই উপদেশ করিলেন। এ কথা প্রতিপন্ন ক্লরিবার জন্ম কোন যুক্তি তর্কের অবভারণা করিতে হ**ন্ধ না;** যেহেতু, ভগবান্ স্বয়ং একথা স্পষ্টাক্ষরে বিবৃত করিয়াছেন। যথা,—

অংমান্সা শুড়াকে**ন** ! সর্ব্যভাশয়ন্থিত:।—গীতা, ১০।২০

'হে অর্জ্ব ! সকল ভূতের বুদ্ধিস্থিত আত্মা আমিই।' ক্ষেত্রজ্ঞগণি মাং বিদ্ধি সর্বক্ষেত্রেয়্ ভারত।—গীতা ১৩।৩

'হে অর্জুন! সকল ক্ষেত্রে ক্ষেত্রজ্ঞ আমাকে জানিও।'
শরীরের একটা নাম ক্ষেত্র এবং শরারী আত্মার নাম ক্ষেত্রজ্ঞ।
ইদং শরীরং কৌন্তেয় ক্ষেত্রমিত্যভিধীয়তে।
এতদ্ যো বেত্তি তং প্রাহঃ ক্ষেত্রজ্ঞ ইতি ত্রাহ্য: ৷—গীতা, ১৩।২

'হে কুম্ভীপুত্র ! এই শরীর ক্ষেত্র নামে অভিহিত এবং যিনি এই ক্ষেত্রবৈত্তা, তাঁহাকে ক্ষেত্রজ্ঞ বলে।' ক্ষেত্রবৈত্তা অর্থে—িযিনি দেহে থাকিয়া "অহং মম" এই অভিমান করেন তিনি, অর্থাৎ জীব।

আবার পঞ্চদশ অধ্যায়ে ভগগান্ জীবকে নিজের অংশ বলিয়াছেন।
মনৈবাংশো জীবলোকে জীবভূতঃ সনাতনঃ।—গীতা, ১৫।৭

জীবলোকে সনাতন জীব আমারই অংশ।' অংশ ও অংশী কথন ভিন্ন হইতে পারে না।

ভগবান্ নিরবয়ব; তাঁহার অংশ বস্ততঃ সম্ভবপর নহে। তবে উপাধির অবচেছদ লক্ষ্য করিয়া তাঁহার অংশ কল্পনা করা বাইতে পারে। যেমন জলমগ্ন ঘটের অন্তর্গত জলাংশ লক্ষ্য করিয়া তাহাকে পৃথক্ ভাবনা করা বায়। কারণ, ভগবান্ বাশুবিক অবিভক্ত হইলেও, উপাধির (দেহাদির) ভেদে তাঁহাকে বিভক্ত বলিয়া মনে হয়।

অবিভক্তঞ্চ ভূতেৰু বিভক্তমিৰ চ।স্তম্।—গীতা, ১৩।১৭

ভগবান্ই যে জীবরূপে বিরাজিত, এ কথা শাস্তের অন্তর্ত্ত স্পষ্ট উপ-দিষ্ট দেখা যায়। মনসৈতানি ভূতানি প্রণমেদ্ বছ মানমূন্। ঈশবো জীবকলয়া প্রবিষ্টো ভগবানিতি।—ভাগবত, এংগাংখ

'এই সকল ভূতকে বহুমানসগ্কারে মনের সহিত প্রণাম করিবে; ভগবান্ ঈশ্বরই অংশের দ্বারা জীব-রূপে অবস্থিত রহিয়াছেন।' অন্তত্ত্র ও উপদিষ্ট হইয়াছে,—

প্রপূক্ষ দেহে দেহিনং চাংশরূপিণম্।

'ভগবানের অংশরূপী দেহী (জীবকে ) দেহে পূজা করিবে '

ভগবান্ই যে. দেহে দেহীরূপে অবস্থিত, ইহা গীতার অন্তত্তও দেখিতে পাই।—

উপদ্রষ্টানুমস্তা চ ভর্ত্তা ভোক্ত। মহেশরং ।

পরমাত্মে:ত চাপু্যক্তা দেহেংস্মিন্ পুরুষঃ পরঃ ॥- - গীভা, ১৩৷২০

'এই দেহে পরম পুরুষ পরমাত্রা মহেশ্বর বিরাজিত আছেন; তিনি সাক্ষী, অনুমন্তা, ভর্তা ও ভোক্তা।'

ক্ষ্মন্তঃ শরীরন্তঃ ভূতগ্রা**ম**মচেত্র: ।

মাকৈ বাস্তঃশরীরস্থ তান্ বিদ্ধান্তর নিশ্চয়ান্ ॥-- গীতা, ১৭।৬

'যাহারা আস্থুরিক সাধক, তাহারা শবীরের ভূতগ্রাম এবং শরীরস্থ (জীবন্ধপী) আমাকে (ঈশ্বরকে), তুর্ব্ব বিশতঃ ক্লেশ প্রদান করে।'

বভন্তে। বোপিনলৈনং পশুস্ত্যাত্মগ্রবস্থিতম । – গীতা, ১৫।১১

আত্মনি-স্ভাং বুদ্ধো।-শঙ্কর

'যত্নশিল যোগিগণ বৃদ্ধিতে অবস্থিত জীবরূপী) পরমাত্মাকে দর্শন করেন।'

আর, গীতা যে ভাবে আত্মার নির্লেপত্ব উপদেশ করিয়াছেন, তাহাতেও মনে হয়, আত্মার ব্রহ্ম-স্বরূপতাই গীতার অভিপ্রেত।

> অনাদিদানিগুণিদাৎ পরমান্তারমব্যয়ঃ। শরীরস্থাংশি কৌন্তেয় ন করোভি ন লিপ্যতে ॥

বধা সর্বাগতং সৌন্দ্রাদাকাশং নোপলিপ্যতে। সর্বাতাবস্থিতে দেহে তথাত্মা নোপলিপ্যতে।—গীতা, ১৩।৩২–৩৩

'সেই অবায় প্রমাত্মা অনাদি ও নিশুণ; সেই জন্ম দেহস্থ ইইয়াও তিনি নিজ্ঞিয় ও নিলেপি। যেমন সর্ব্বগত ইইলেও স্ক্লতাবশতঃ আকাশ উপলিপ্ত হয় না, সেইরূপ সমস্ত দেহে অবস্থিত ইইয়াও আত্মা উপলিপ্ত হন না।'

আত্মা যে বস্তু নহেন—এক, ইহাও গীতা স্পষ্টিতঃ উপদেশ করি**রাছেন।** যথা প্রকাশরত্যেকঃ কুৎস্নং লোকমিমং রবিঃ।

কেত্রং কেত্রী তথা কুৎসং প্রকাশয়তি ভারত॥—গীতা, ১৩।৩৪

'থেমন এক স্থ্য সমস্ত লোককে প্রকাশ করেন, সেইরূপ এক ক্ষেত্রজ্ঞ ( জীব ) সমস্ত ক্ষেত্রকে প্রকাশিত করেন।'

ভাগবতও এই মর্ম্মে বলিম্বাছেন,—

স্ববোনিষু যথা জ্যোতিরেকং নানা প্রতীয়তে। বোনীনাং গুণবৈষমাৎ তথাত্মা প্রকৃতৌ স্থিত: ।—ভাগবত, ৩'২৮।৪৩ প্রকৃতৌ = দেহে।—শ্রীধর

'যেমন এক অগ্নি আধারের **গুণ-ভেদে** বিভিন্ন প্রতীয়মান হয়, সেইরূপ দেহস্থিত আত্মা গুণের বৈষম্যে বিভিন্ন প্রতীয়মান হন।'

ক্রীব-ব্রন্ধের ঐক্য গীতার দ্বিতীয় অধ্যায়ের ১৭ শ্লোকেও বিস্পষ্ট স্থাচিত হইয়াছে। অর্জুন ধর্মযুদ্ধে কুরুপক্ষীয়দিগের দেহে অস্ত্রাঘাত করিতে অসমত হইলে (তাহাতে তাহাদিগের বিনাশ করা হইবে, এই ভয়ে), ভগবান্ তাঁহাকে বলিলেন,—

অবিনাশি ভু তৰিছি বেন সৰ্বমিদং ভতম। বনাশমব্যয়স্যাস্য ন কশ্চিৎ কৰ্জুমুহতি॥

'বাঁহা বারা এই জগৎ ব্যাপ্ত, তিনি অবিনাশী; অব্যয়ের কে বিনাশ করিতে পারে ?' বৃদ্ধই জগদ্বাপী; অতএব, জীবের বিনাশ প্রসঙ্গে তাহাকে সর্ব্বব্যাপী, সর্ব্বগত, ইত্যাদি বলাতে, তাহার সহিত ব্রন্ধের ঐক্য স্থাচিত হইল। ভগবান্ যে জগদ্বাপী, ইহা গীতার অনেক স্থলে উপদিষ্ট দেখিতে পাই:—

সমং সর্কের্ ভূতের্ তিষ্ঠন্তং পরনেশ্রম্।
বিনশ্তংশ বৈনশ্রতং যঃ পশুতি স পশুতি ।
সমং পশুন্ হি সর্কাত্র সম্বন্ধিত্মীশ্রম্।
ন হিনন্তাাশ্রনাশ্রানং ততো যাতি পরাং গতিম্॥—গীতঃ, ১০।২৮-২৯

'বিনাশী ভূতসমূহে সমভাবে অবস্থিত, অবিনাশী পরমেশ্বরকে বিনি দেখেন, তিনিই দৃষ্টিশীল; সর্বত্র সমভাবে অবস্থিত ঈশ্বরকে উপলব্ধি করিব্ধা তিনি আপনি আপনাব হিংসা করেন না এবং তাহার ফলে পরম গতি প্রাপ্ত হন।'

অম্বত্ৰ গাড়া বলিতেছেন,

ষয়া তভ্মিদং সর্কাং জগদব্যস্তমূর্ত্তিনা।—গাঁভা, ৯।৪ মরি সর্কামিদং প্রোভং স্ত্রে মণিগণা ইব।—গাঁভা, ৭।৭ যসাস্তিঃস্থানি ভূতানি যেন সর্কামিদং তত্য্।—গাঁভা, ল।২২

অর্থাৎ, 'অব্যক্তরূপে আমি জগৎ ব্যাপিয়া আছি।' 'স্ত্রে যেমন মণিগণ, তেমনি আমাতে জগৎ প্রোত রহিয়াছে।' 'সমস্ত ভূত যাঁহার অন্তঃপাতী, যিনি সমস্ত ব্যাপিয়া আছেন।'

উপনিষদে যে ভাবে জীব-তত্ত্ব বিবৃত হইরাছে, তাহাতে দেখা যার, এ সম্বন্ধে গীতার ও উপনিষদের উপদেশে কোন ভেদ নাই। গীতার বচনে আমরা জানিয়াছি, জীব আদি-অস্ত-হীন, উৎপত্তি-বিনাশ-রহিত। এ বিষয়ে উপনিষদের প্রমাণ এই:—

স বা এব মহান্ অঞ্জাপ্রা অজরোহমরোহমৃতোহভর: ।
—বুহদারণ্যক, ৪া৪।২২

আলো নিত্য: শাখতোংরং পুরাণ: !— কঠ, ২।১৮ ন জারতে ত্রিরতে বা বিপশ্চিৎ i—কঠ, ২।১৭ ন জীবো ত্রিরতে। ইত্যাদি।—ছান্দোগ্য, ৬.১১।০

'এই আত্মা (জীব) মহান্, অজ, অজর, অমর, মৃত্যুহীন, অভয়। এই জীব জন্ম-রহিত, নিতা, চিরস্তন, পুরাতন। জীব জন্মেও না, মরেও না। জীব মরণ-রহিত ইত্যাদি।' \*

জীব যে নির্বিকার, বিক্রিয়াশৃন্ত, ইহার প্রমাণ আমরা পূর্ব বাক্যেই পাইন্নছি। নিত্য, শাখত, পুরাণ, অজর, অমর প্রভৃতি শব্দের প্রতি-পাছই ঐ। আরও বিস্পষ্ট উপদেশ নিমোদ্ধত উপনিষদ্বাক্যে:—

এত হৈ তদকরং রাক্ষণা

অভিবদন্তাস্থ্যমন বৃহত্তমন বৃহত্তমন

'ইনি সেই অক্ষর, যাহাকে ব্রাহ্মণেরা অস্থ্ল, অনণু,অহ্রস্থ, অদীর্ঘ বলেন।' 'যে বিশ্বার দ্বারা অক্ষরকে অবগত হওয়া বায়, সেই পরা।' 'জীব নিভাের মধ্যে নিতা, চেতনের মধ্যে চেতন।' †

- \* বাদরারণ ২।৩। ১৬ ব্রহ্মস্ত্রে (চরাচরব্যপাশ্রেরস্ত স্থাৎ তদ্বাপদেশো ভাজঃ
  তদ্ভাবভাবিতাৎ) এ প্রসঙ্গের বিচার করিয়াছেন। তাঁহারও সিদ্ধান্ত এই যে, চরাচর
  ক্ষেত্রেই উৎপত্তি বিনাশ, জীবের জন্ম মৃত্যু নাই। দেহসম্পর্কিত জীবের যে জন্মমৃত্যু
  বলা হর, ভাষা ভাজ। 'নমু লৌকিকো জন্মমরণব্যপদেশো জীবস্যু দলিতঃ; সত্যুৎ
  দলিতো ভাজন্তের জীবস্য জন্মমরণবাপদেশঃ। কিমাশ্রেরঃ প্ররয়ং মুখ্যে। বদপেকরা
  ভাজ ইতি উচাতে চরাচরবাপাশ্রয়ঃ। স্থাবরজন্ম শরীর বিষয়ো জন্মমরণশ্রো।'
  - † এ বিৰয়ে বাদরায়ণের স্থা এই :—নাম্মা শ্রুতে নিভাম্বাক্ত ভাজ্য: ।— ২।২।১৭ স্থা

গীতাবাক্যে আমরা জানিয়াছি, জীব সর্বব্যাপী। এ বিষয়ে উপনিষ্কের প্রমাণ এই:—

আকাশবং সর্বাতশ্চ নিত্য:।
স বা এৰ মহান্ অজ আগ্না।—বৃহদ্, ৪।৪।২২
সর্বব্যাপী সর্বভূভান্তরাক্মা।—বেভ, ৬।১১

'জীব আকাশবং সর্বগত ও নিতা। সেই আত্মা (জীব) মহান্ ও অজ।' 'তিনি সর্বব্যাপী, সর্বভূতের অস্তরাত্মা' ইত্যাদি। \*

উৎপত্তাসম্ভবাৎ । —২।১।৪২ পতা।

আর্থাৎ, আয়ার উৎপত্তি শ্রুণিসিদ্ধ নতে। শ্রুতি আয়াকে নিস্তা বলিরাছেন।
আরা যে জড নহেন (চিৎস্বরূপ বা জ্ঞাতৃষ্ণরূপ) বাদরায়ণ ইহাও উপদেশ করিয়াছেন।
জ্ঞোহতএব।—হাতাঃ৮ ব্রহ্মসূত্র।

\* জীব বিভু না অণু নাবাবেণ খিতীয় অধ্যায়ের তৃতীয়পাদের ১৯ হইতে ৩২ পুত্রে এই বিবরের বিচার করিংছিল। এ সম্বন্ধে তাঁহার সিদ্ধান্ত কি, তাহা নিশ্চর করা ছুল্লহ। তাহার একটা পত্রে এই, —"নাণ্রতচ্ছু তেরিতি চেল্ল ইতরাধিকারাং।' রামাপুরের নতে ইহা সিদ্ধান্তপুত্র। তাহা যদি হয়, তবে বাদরায়ণের মতে, জীব অণুপরিমাণ। কিন্ত শঙ্করাচার্যা বলেন, ইয়া পূর্বেপক্ষ-পত্র। ইহার উত্তরপুত্র 'তদ্পুণ্ণায়ভাং তৃ তদ্ব্যাপদেশঃ প্রাক্তবং।' অতএব, শকরের মতে, বাদরায়ণের সিদ্ধান্ত এই বে, জীব বিভু, মহং পরিমাণ। বাশুবিক কিন্তু নিরাকার বন্ধার পরিমাণ নিরূপণ করা সম্ভব বহে। ভবে তাহার উপাধিকে লক্ষ্য করিয়া, তাহার পরিমাণের কথা সৌণভাবে বলা বায়। বদি হলম বা দহর-পূঞ্জীক—ঘাহা আক্রার উপাধি—সেই উপাধিকে লক্ষ্য করা বায়. ভবে জীবকে অণু-পরিমাণ বলা অসক্ষত্ত নছে। ২(৩)২৪ ব্রক্ষপুত্রে বাদরারণ জীবের হলমে ছিতির বিবয় লক্ষ্য করিয়াছেন —"অভ্যুপণমাৎ হৃদি হি"। হৃদিহেন আল্লা পঠ্যতে বেদান্তের্। 'হৃদি হেন্য আল্লা 'স বা এব আল্লা হৃদি' 'কদ্মেম আন্ত্রেভি বায়ং বিজ্ঞানমরঃ প্রাণের হৃদি অন্তর্জ্যোভিঃ পুরুষং' ইন্ডান্ত্র্যুপ্রেণণেভ্যঃ।''—শঙ্করভাব্য

্ আমরা জানিয়াছি, গীতার মতে জীব অমেয়; মন, বুদ্ধি, ইন্দ্রিরের অগোচর; অচিস্তা ও অবাক্ত। এ বিষয়ে উপনিষদের প্রমাণ এই:—

তং তুর্দেশং গৃঢ়মনু প্রবিষ্ঠং
শুহাহিতং গহবরেষ্টং পুরাণম্। —কঠ, ১।২।২২
সাক্ষী চেতা কেবলো নিগুণিক।—বেত, ৬।১১
নৈব বাচা ন মনস। প্রাপ্ত; শক্যে ন চকুষা। —কঠ, ৬।১২

্'তিনি তুর্দর্শ. গহন, প্রচ্ছন্ন, গুহাহিত, গহ্বরস্থ, পুরাণ।'
'তিনি সাক্ষী, চিৎ স্বরূপ, কেবল (ানরূপাধি), নিগুণ।'
'তাঁহাকে বাক্য, মন, ইন্দ্রিয়ের দ্বারা পাওয়া সাধ্য নহে।'
ভথাপি তিনি মার্জ্জিত বৃদ্ধির, যোগসিক চিত্তের লক্ষা হয়েন।
'এষোহণুরাল্লা চেতদা বেদিতব্য:।—মুগুক, ভাসাদ 'এই সুক্ষ আত্মা (বিশুক) চিত্তের জ্ঞেয়।'

> অধ্যাত্মথোগাধিগমেন দেবং মন্ধা ধারো হর্মশোকৌ জহাতি।--কঠ, ২।১২

'অধ্যাত্মযোগ অধিগত হইলে দেবকে জানিয়া ধীর ব্যক্তি স্থ ছঃখ অতিক্রম করেন।'

> হৃদ। মনীধা মনসাভিক্তপ্ত। ৰ এভদ্ বিভুৱমৃতাত্তে ভৰন্তি।—কঠ, ৬।১

'তিনি হাদয়ে সংশন্ধ-রহিত বুন্ধির দ্বারা দৃষ্ট হয়েন; তাঁহাকে জানিলে অমরত্ব লাভ হয়।'

কশ্চিদ্ধীর: প্রত্যগাস্থাননৈক-দাবৃত্তচকুরমৃতত্মিচ্চন্।—কঠ, ৪।২

'কোন ধীর ব্যক্তি অমরত্ব ইচ্ছা করিয়া আব্তুচক্ষু: হইয়া ( বহির্বিষয় হইতে ইক্রিয়প্রাম প্রত্যাহার করিয়া ) প্রত্যগাত্মাকে দর্শন করেন।'

গীতার প্রমাণে আমর। ব্ঝিয়াছি, আত্মা অকর্তা, অথচ ভোকা। এ বিষয়ে উপনিষদের উপদেশ এইরপ:—

ধ্যায়তীৰ লেলায়তীৰ ৷—বৃহদ্, ৪।৬।৭

'জীব যেন ধ্যান করে, যেন লেলায়ন করে।'

আয়ে ক্রিয়মনোব্জং ভোক্তেত্যাহর্মনী যিণ:। -- কঠ, ৩।৪

অর্থাৎ, 'ইন্দ্রিয়, মন প্রভৃতি উপাধিযুক্ত হইলেই জীবকে ভোক্তা বলিরা বোধ হয়, কিন্তু বাস্তব পক্ষে জ'ব অসঙ্গ, নিলেপি।'

व्यमक्ति । जुन्दः । - वृत्रम्, ८। । ) ८

'এই পুরুষ (জীব) অসঙ্গ।' \*

গীতার প্রমাণে আমরা জানিয়াছি, আত্মা বহু নহেন, আত্মা এক। উপনিষদ্ স্পষ্ট ভাষায় ইহার উপদেশ দিয়াছেন।

> আকাশনেকং হি যথা ঘটা দিষু পৃথগ ভবেত। তথাবৈকে। ভানেকন্তো জলাধারে ঘিবাংশুমান।

<sup>\*</sup> বাদরায়ণ ২।৩।২০ সত্ত্রে ( কর্ত্তা শান্তার্থবন্তাৎ ) আয়ার কর্তৃত্ব রাপন করিয়াছেন,
এবং ৩৩ হইতে ৩৯ সত্রে তাহার সমর্থক যুক্তির উপঞাস করিয়াছেন। সেই বুক্তির প্রতি
লক্ষ্য করিলে মনে হয়, সাংখ্যেরা বে, প্রকৃতিকে কর্মারপে প্রতিপন্ন করেন, সেই
মতের নিরাস করাই তাহার অভিপ্রেত। আয়া বে বাপ্তবিক কর্তা নছেন, আয়ার
কর্তৃত্ব যে অধ্যাসমাত্র,—এ কথা বাদরায়ণের অনাভ্যমত নহে। সেই জন্ত তিনি স্ত্রে
করিয়াছেন,—যাবদায়ভাবিদ্বাচ্চ ন দোবস্তদ্দর্শনাৎ।—২।০০০ প্রক্ষসত্র। ইহার ভাব্যে
শক্ষর লিবিয়াছেন,—যাবদেব চায়ং বৃদ্ধুগাধিসক্ষা স্তাবৎ জীবত্বং সংসারিত্বণ।
পরমার্থতন্ত্র ন জীবো নাম বৃদ্ধুগাধিপরিকলিত্বরূপব্যতিরেকেনান্তি।' বথা চ তক্ষোভয়্মণা (২০০৪০ স্তর্ত্র)—এই স্ত্রের প্রসঙ্গে ভারতীতার্থ বলিয়াছেনঃ—যথা জবাকুস্থনসন্নিধিবশাৎ ক্ষটিকে রক্ষত্বমধ্যতাং তথা অস্তঃকরণসন্নিধিবশাৎ কর্তৃত্বন্ আম্বন্তব্যক্তের,
কিন্তু কর্ত্তা হইলেও জীব যে স্বতন্ত্র বহে, ঈশ্বরপরতন্ত্র, ইহাও বাদ্রায়ণ উপদেশ করিয়াহেন,—পরাৎ তু ভচ্ছুত্রে:।—২।০০১ ব্রক্ষস্ত্র

এক এব হি ভূঙাক্মা ভূতে ভূতে ব্যবস্থিত:। একথা বহুধা চৈব দৃশুতে জলচন্দ্ৰ ।—ব্ৰহ্মবিন্দু, ১১-১২

'যেমন এক আকাশ ঘটাদিভেদে পৃথক্ হয়, যেমন এক সূর্য্য জলের আধারভেদে পৃথক্ হয়, সেইরূপ এক আত্মা অনেক (দেহে) থাকিয়া বিভিন্ন হইরাছেন।'

'একই (অন্বিতীয়) ভূতাআ ভূতে ভূতে অবস্থিত রহিয়াছেন জলে চল্লের প্রতিবিশ্ববং তিনি এক ও বহুরূপে দৃষ্ট হইতেছেন ' এই আভাস বা প্রতিবিশ্ব বাদের সমর্থন করিয়া বাদরায়ণ স্থুত্ত করিয়াছেন,—

আন্তাদ এব চ ! – ২ ৷ ৩৷৫ • সূত্র

অন্তত্ৰ তিনি বলিয়াছেন.

ব্দত এব চোপমা স্থ্যকাদিবৎ।--- গং।১৮ স্ত্র

শঙ্কর ও রামামুজ উভয়েই স্বীকার করেন, উপরে যে শৃতি উদ্ধৃত হইল, এই স্থতে বাদরায়ণ সেই শৃতির প্রতি লক্ষ্য করিয়াছেন। তাহা যদি হইল, তবে তাঁহার মতে, আত্মা যে এক, বহু নহেন, ইহা নিশ্চয় করিয়া বলা বাইতে পারে।

গীতা হইতে আমরা জানিয়াছি, জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন। বেদের মহাবাক্য ঐ সত্যেরই প্রচার করিয়াছেন। "তত্ত্বমিন," "সোহহং." "অহং ব্রহ্মান্মি," "অয়মাত্মা ব্রহ্ম,"—চারি বেদের এই মহাবাক্যচভূষ্টয় একবাক্যে জীব-ব্রহ্মের ঐক্য প্রতিপন্ন করিতেছে। \*

এই প্রসঙ্গে কৌষীতকী উপনিষদের নিয়োক্ত বচন প্রণিধান-বোগা :--

এব লোকপান:। এব লোকাধিপতি:। এব সর্কেশ:। স ম আছেতি বিদ্যাৎ স ম আছেতি বিস্তাৎ 1—কৌষীতকী, এ৮

'ইনি (ঈশর) লোকপাল, ইনি লোকাধিপতি, ইনি সকলের ঈশর, ইনিই আমার আত্মা, ইনিই আমার আত্মা: ইহাই জানিবে!' বাদরায়ণ যে ভাবে এই প্রসঙ্গের আলোচনা করিয়াছেন, তাহাতে মনে হয়, জীব-ব্রহ্মের অভেদই তাঁহার অনুমোদিত। প্রথমতঃ, বাদরায়ণ বলিতেছেন, জীব ব্রহ্মের অংশ—

অংশো নানাব্যপদেশংৎ ইত্যাদি।--২।এ৪০ সূত্র

অংশ ও অংশীতে স্বরূপগত কোন ভেদ সম্ভবে না, কেবলমাত্র উপাধিগত ভেদ। অতএব, ইহা দ্বারা বলা হইল যে, জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন।

আপত্তি হইতে পারে, জীব ও ব্রহ্ম যদি অভিন্ন, তবে জীবের ছ:থ-দৈন্তে ব্রহ্মও ছ:থিত হইবেন। তাহার উত্তরে বাদরারণ বলিতেছেন—

अक्षनिर्मित् देनवः भवः 1—२।**७।**८७ शृख

'থেমন স্থারশ্বি উপাধিবশে সরল বক্র বোধ হইলেও স্থা তদ্ভাবাপর হন না, সেইরূপ ব্রহ্মের জীবাংশ তৃ:থবোধ করিলেও ব্রহ্ম তৃ:থিত হন না।'

এবমাবজাপ্রভাপস্থাপিতে বৃদ্ধাত্মপ্রিতে জীবাধ্যেহংশে ছঃখায়মানেহপি ন তদ্বান ঈশরো ছঃখারতে।—শকর।

পুনশ্চ আপত্তি হইতে পারে, জাব গদি ব্রহ্মের অংশ, তবে শাস্ত্রে তাহার সম্বন্ধে বিধি নিষেধ উপদিষ্ট হইশ্বাছে কেন ? ইহার উত্তরে বাদরাশ্বণ বলিতেছেন,—দেহ-সম্বন্ধ লক্ষ্য করিয়া। যেমন অগ্নি এক হইলেও শ্বশানাগ্নি হেয়, এবং হোমাগ্রি উপাদেশ্ব—এম্বলেও সেইক্লপ।

অসুজ্ঞাপরিহাবৌ দেহসম্বন্ধাৎ জ্যোভিরাদিবৎ '---২৷ গঙ্চ সূত্র

পুনশ্চ আপত্তি হইতে পারে. জীব বদি ব্রহ্ম, তবে কর্ম্মাংকার্য

ৰ এব আদিত্যে পুৰুষো দৃগুতে সোহহমন্মি স এবাহমন্মতি।—ছান্দোগ্য, ৪।১১।১ 'আদিত্যে বে পুৰুষ দৃষ্ট হন, আমিই সেই, আমিই সেই।'

হয় না কেন ? অর্থাৎ এক জীবের কর্ম অন্ত জীবের সহিত মিশ্রিত হইয়া যায় না কেন ? ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন,— অসম্ভতেশ্চাব্যতিকরঃ।

আভাস এব চ 1—২।৩।৪৯-৫০ ব্রহ্মসূত্র।

উপাধিতারো হি জীব ইত্যুক্তন্। উপাধ্যসন্তানাচ্চ নাজি জীবসংতান:। ততক কর্মব্যতিকরঃ ফলবাতিকরো বা ন ভবিষ্যতি। আভাস এব চৈষ জীব: পরস্থাসনা জলস্যাকা:দবৎ প্রতিপত্তবাঃ। ন স এব সাক্ষামাপি বস্তুত্তন্। অতক যথা নৈক্ষিন্ জলস্যাকে কম্পনানে জলস্যাকান্তরং কম্পতে। এবং নৈক্ষিন্ জীবে কর্মকলসম্বিদিনি জীবান্তরক্ত তৎসম্বরঃ। এবমবাতিকর এব কর্মফলগ্রেঃ।—শক্ষরভাষ্য।

'জীব উপাধিতন্ত। নথন উপাধি বিভিন্ন, বথন সেই উপাধি সমূহ পরম্পর মিশ্রিত হইতেছে না, তথন জীবগণই বা মিশ্রিত হইবে কেন ? অতএব, জীবগণের কম্ম ও ফল মিশ্রিত হইয়া নায় না। মেনন জলে স্থোর প্রতিবিদ্ধ, সেইরূপ জীবে ব্রহ্মের প্রতিবিদ্ধ। জীব ঠিক ব্রহ্ম নহেন, ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন পদার্থও নহেন। যেমন এক জলে প্রতিবিদ্ধিত স্থা সেই জলের কম্পনে কম্পিত হইলেও, অন্ত জলে বিদ্বিত স্থা কম্পিত হয় না; সেইরূপ এক জীবের কর্ম্মফলসম্বন্ধ হইলেও অন্ত জীবের হয় না। অতএব, জীবগণের কর্ম্ম-সাংকর্যোর আদঙ্কা অমূলক।' \*

সত্য বটে, বাদরায়ণ অন্তত্ত ব্রহ্মকে জীব হইতে অধিক বলিয়াছেন, কিন্তু তাহাতে জীব ষে ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন তত্ত্ব, ইহা বলা হয় নাই। বাদরায়ণ প্রথমতঃ এইরূপে পূর্ব্বপক্ষ উত্থাপন করিয়াছেন,—

ইতরবাপদেশাৎ হিতাকরণাদিদোবপ্রসক্তিঃ ৷--২৷১৷২১ সূত্র

\* এ সম্বন্ধে অক্সাপ্ত আপত্তির উত্তর দিয়া বাদরারণ নিয়োক্ত স্থক্তেরের রচনা করিয়াছেন :---

অদৃষ্টানিয়নাও। অভিসন্ধাদিবপি চৈবন্। প্রাদেশাদিতি চেৎ নান্তর্গাৎ।
—-ব্রহ্মসূত্র— ২০০০ ১০০০

'জীব যদি ব্রহ্ম হইতে অভিন্ন হন, তবে ত তিনিই স্থাষ্টকর্তা। তিনি
কেন নিজের বন্ধনাগার দেহ স্থাষ্ট করিলেন ? নিম্মল তিনি. এই মলিন
দেহে কেনই বা প্রবেশ করিলেন ? যদিই বা করিলেন, কেন এই তৃঃথকর
বস্তু ছাড়িয়া স্থকর বস্তু স্থাষ্ট করিলেন না ? অতএব, জীবকে ব্রহ্ম বলিয়া
স্থীকার করিলে তাঁহার হিতের অকরণ এবং অহিতের করণ স্থীকার করিতে
হয়।' \* ইহার উত্তরে বাদরায়ণ বলিতেছেন,—

অধিকন্ত ভেদনির্দেশাৎ ৷—২৷১৷১২ সূত্র

যৎ সর্বজ্ঞং সর্বাদক্তি ব্রহ্ম নিত্যগুদ্ধ বৃদ্ধমুক্ত বভাবং শারী গ্রাদাধকম্ অন্তৎ তদ্বং জগতঃ প্রষ্টু ক্রমঃ। ন ত স্থিন্ হিতাকরণ দেয়ে দোষাঃ প্রসজান্তে। \* \* ন তু তং (শানীরং) বৃদ্ধঃ জগতঃ প্রষ্টারং ক্রমঃ। কুত এতং গুডেদনির্দ্দেশাং।—শঙ্করভাষ্য।

'সর্ব্বজ্ঞ সর্ব্বশক্তি নিত্য-শুদ্ধ-বৃদ্ধ-মুক্ত স্বভাব ব্রহ্ম (সপ্তণ), নিনি জীব হইতে অধিক, তিনিই জগতের স্রষ্টা। জীব তো জগৎ-স্রষ্টা নহেন। কারণ জীব হইতে তাঁহাকে ভিন্ন বলা হইয়াছে। অতএব, ব্রহ্মে হিতাকরণ প্রভৃতি দোষ উঠিতে পারে না।' পরবত্তী এক স্বত্রেও বাদরায়ণ ব্রহ্মকে জীব হইতে অধিক বলিয়াছেন; তাহারও এই ভাবে সমস্বয় হইতে পারে। বাদরায়ণের সূত্র এই,—

অধিকোপদেশাৎ তু বাদরায়ণক্তৈবং তদ্দর্শনাং : ৩।৪:৮ স্ত্র

- অধিকন্তাবৎ শারীরাদ্ আত্মনোংসংসারী ঈবর: কর্তৃত্বাদিসংসারিধর্মরহিতোহপহত-পাপাজাদিবিশেষণঃ পরমায়া বেডাজেনোপদিশুতে বেনান্তেরু। \* \* তথাহি তমধিকং শারীরাদ্ ঈবর্য আত্মানং দর্শইন্তি শ্রুত্বঃ।'—শঙ্করভাষ্য।

\* তথাদ্ ব্ৰহ্মণঃ প্ৰষ্টু বং তৎ শারীর সৈব ইত্যতঃ বহন্তঃ কণ্ডা সন্ হিতমেবাত্মনঃ
সোমনশ্রকরং কুর্যাৎ নাহিতঃ জন্মরণজরাবোগান্তনেকানর্থজালন্। ন হি কল্চিদ্ অপরতথ্যে ব্রহ্মান্তরাই কুন্তাই পুপ্রবিশ তি; ন চ ব্রহ্ম অত্যন্তনির্দ্ধাঃ সন্ অত্যন্তমলিনং
দেহন্ আত্মন্তবাপেরাৎ। কৃত্যপি কথ্ঞিৎ বদ্ ছু:ধ্বরং তদ্ ইছেরা জ্ঞাৎ।
স্থকরমেবোপাদ্দা ১ | —শ্রেরভাষ্য।

'জীব (দেহী আত্মা) অপেক্ষা ঈশ্বর (পরমাত্মা) অধিক। কারণ, বৈদান্তবাক্য তাঁহাকে অসংসারী, কর্ত্ত্বাদি সংসার-ধর্মর হত, অপহতপাপা। প্রভৃতি বিশেষণে বিশেষিত করিয়া বেল্প বলিয়া উপদেশ করিয়াছেন। শ্রুতি ঈশ্বরকে জীব হইতে অধিক দেখাইয়াছেন।' \*

জীব ও ঈশ্বরের এই বে ভেদ, ইহা শ্বরূপ-গত ভেদ নহে, উপাধিগত।
এ ভাবে জীব ও ঈশ্বর ভিন্ন বটেন , কিন্তু অংশী ও অংশের মধ্যে, বিশ্ব ও
প্রতিবিদ্বের মধ্যে শ্বরূপতঃ ভেদ থাকিতে পারে না। অংশের অপেকা
অংশী অধিক বটে, প্রতিবিদ্বের অপেকা বিদ্ব অধিক বটে, ছায়ার অপেকা
কায়া অধিক বটে, কিন্তু তাহাদের মধ্যে কি শ্বরূপের ভেদ থাকিতে পারে ?
এইরূপই জীব ও ঈশ্বরের ভেদ। সেই জন্ম এই শ্বরের ভাষ্যে শঙ্করাচার্য্য
বিলয়াছেন, —

"আয়া বা অরে দ্রন্তীরঃ শ্রোভব্যো মন্তবাঃ" "সোহ্বেটুবাঃ স বিজিজাসিতবাঃ" "সভা সোমা তদা সম্পন্নো ভব তি" "শার্মীর আয়া প্রাজ্ঞেনায়নাংযারাঢ়ঃ" ইত্যেবংজাতীরকঃ কর্তৃকর্মাদিভেদনির্দ্দেশা জাবাদাধকং ব্রহ্ম দশর্মীত। নমু অভেদনির্দ্দেশাংশি দশিতঃ ভব্মিসি ইত্যেবং জাতীয়কঃ। কথং ভেদাভেদৌ বিরুদ্ধৌ সংভবেরাভাম্। নৈব দোষঃ। আকাশঘটাকাশস্থায়েনোভয়সম্ভবস্থ তত্ত্ব প্রতিষ্ঠাপিতদাং। অপি চ যদা তত্ত্বমনীত্যেবং আতীরকেন অভেদনির্দ্দেশনাভেদঃ প্রভিবোধিতো ভবতি অপ্রতং ভবতি তদা জীবস্থ সংসারিত্বং ব্রহ্মণশ্চ প্রস্তু দুন্।"

<sup>\*</sup> বাদরায়ণ অহা প্রসঙ্গের কাব-ব্রহ্মের ভেদ নির্দেশ করিয়াছেন, — নেতরোচনুপপছে:।
ভেদবাপদেশাচ্চ—(ব্রহ্মণতা, ১।১।১৬-১৭)। এই প্রের কিন্তু অভিপ্রায় অহারূপ। তির্মাদ্
বা এডয়াদ্ বিজ্ঞানময়াদ্ অন্যোহস্তর আহানন্দময়:'—তৈভিরীয় উপনিবদের এই বচনে
জীব না ব্রহ্ম কাহাকে লক্ষা করা হইয়াছে? বাদরায়ণ বলিতেছেন,—ব্রহ্ম, জীব নছে।
কেন? জীব বলিলে অমুপপত্তি হয়। আরও দেখা যাইতেছে, সেধানে জীব ও
আনন্দময়কে ভিরন্ধপে নির্দেশ করা হইয়াছে। 'য়য়াদ্ আনন্দ-ময়াধিকারে রসোবৈ সং
রসং হোবায়ং লক্ষানন্দী ভবতি ইতি জীবানন্দময়ে ভেদেন বাপদেশতি।'—শঙ্করভাষ্য।

অর্থাৎ, 'ক্রুতি কোথাও তত্ত্বমিন প্রভৃতি উপদেশ দিয়া জীব ও ব্রহ্মের অভেদ নির্দেশ করিয়াছেন। কোথাও বা কর্ত্তা কর্ম্মাদির নির্দেশ করিয়া, ব্রহ্ম জীব হইতে অধিক, এইরূপ উপদেশ দিয়াছেন, যথা—"আজারই দর্শন, শ্রবণ, মনন নিদিধ্যাসন করা উচিত," "আজারই অন্বেষণ, অনুসন্ধান করা উচিত," "হে সোমা! তথন (জীব) সত্তের (ব্রহ্মের) সহিত্ত সংযুক্ত হয়," "দেহী আজা (জীব), প্রাজ্ঞ আজা (ব্রহ্ম) কর্ত্তক সংবেষ্টিত" ইত্যাদি। জীব এবং ব্রহ্ম ভিন্ন ও অভিন্ন—ইহা কিরূপে সম্ভব হয় ? উত্তরে বলি যে,—এরূপ হওয়া অসম্ভব নহে। যেমন মহাকাশ ও ঘটাকাশ, ভিন্ন অথচ অভিন্ন, ইহাও তদ্ধেপ। যথন 'তত্ত্বমিন' প্রভৃতি অভেদ-প্রতিপাদক উপদেশ দ্বারা অভেদের উপলব্ধি হয়, তথন জীবের সংসারিত্ব ও ব্রহ্মের প্রস্তৃত্ব অপগত হয়।' তবেই প্রতিপন্ন হইল, জীব ও ব্রহ্ম বস্তুতঃ মভিন্ন—তাঁহাদের মধ্যে কেবল উপাধি-গত প্রভেদ।

কিন্তু ইহাও লক্ষ্য করিবার বিষয় বে, জীব-ব্রহ্মের ঐক্য-প্রতিপাদক
এই সকল শ্রুতি-বাক্যের যথার্থ নম্ম লোপ হওয়াতে অজ্ঞ হর্বল হংখরিষ্ট
পাপবিদ্ধ জীব, শুদ্ধ বুদ্ধ মুক্ত সর্বজ্ঞ নিম্মল সচ্চিদানন্দ ব্রহ্মের সহিত
আপনাকে তুলিত করিয়াছে। তাহার ফলে, সমাজে নানা অনিষ্টের
উপদ্রব ঘটিয়াছে। কর্মাহীনতা, কঠোরতা, দাভিকতা, আধ্যাত্মিক স্বার্থপরতা, অনধিকারীর সংসার-বিমুখতা প্রভৃতি এই বীজেরই ফলবান্ বৃক্ষ \*।
শাস্ত্র উপদেশ দিয়াছেন,—ব্রহ্ম অগ্নি, জীব বিস্ফুলিঙ্গ (Spark)।

<sup>\*</sup> ইথার একটা চরম দৃষ্টান্ত একজন সংস্কৃত কবি রম্নছলে বিবৃত করিয়াছেন। তিনি বলেন, একজম স্থৈতিবিলিকে প্রতিবেশিনীয়া গঞ্জনা দিলে, সে অবৈভসতের দোহাই দিয়া উত্তর দিয়াছিল যে, পতিতে ও উপপতিতে যথন একই ব্রহ্ম বিরাজিত, তথন উভয়ের মধ্যে ভেদ-জান করা নিতাভাই মৃচ্ভার কার্যা!

বধা হণীপ্তাৎ পাৰকাৎ বিক্ষু লিঙ্গাঃ
সহস্ৰদঃ প্ৰভৰম্ভে সরূপাঃ।
ভথাক্ষরাৎ বিবিধাঃ সোম্য ভাবাঃ
প্রজায়ন্তে তত্ত্ব চৈ গাপি যন্তি ।—মুগুক, ২।১।১
[ভাবাঃ = জীবাঃ]

যথাগ্রেঃ কুত্রা বিক্ষা ব্যক্তরস্তোবমেবাসাদান্ত্রনঃ সর্কো প্রাণাঃ সর্বে লোকাঃ সর্বে দেবাঃ সর্বাণি ভূতানি ব্যক্তরস্তি।—বৃহদারণ্যক, ২০১০

'বেমন স্থাপি অগ্নি হইতে সহস্র সহস্র সমানরূপ বিশ্বলিঙ্গ নির্গত হয়, সেইরূপ অক্ষর পুরুষ ভগবান্) হইতে বিবিধ জীব উংপন্ন হয় এবং ভাঁহাতেই বিলীন হয়।'

'নেমন অগ্নি হইতে ক্ষুদ্ৰ বিস্ফুলিঙ্গ নিৰ্গত হয়, দেইরূপ দেই প্রমাত্মা হইতে সমস্ত প্রাণ, সমস্ত লোক. সমস্ত দেব, সমস্ত ভূত নির্গত হয়।' \*

জীব যে ব্রহ্মাংশ, একথা গীতাও স্পষ্ট।ক্ষরে বলিয়াছেন ;

মনৈবাংশো জাবলোকে জাবভূতঃ সনাতনঃ।—গীতা, ১৫।৭

'আমারই (ভগবানেরই) অংশ জীবলোকে সনাতন জীবরূপে অবস্থিত।' ব্রহ্মস্ত্ত্রেরও ঐ মত ;—

অংশো নানাব্যপদেশাৎ।—২।৩।৪৩ স্থত্র ব্রহ্ম সচিচদানন ; জীব যথন ব্রহ্ম, তথন জীবও সচিচদানন । সচিচদানন্দরপোহং নিত্যমুক্তবভাববান্।

\* অথাপি স্থাৎ পরস্থৈৰ তাবদান্মনোহংশো জীবোহগ্নেরিব বিফু কিসা:। তত্ত্বৈং
সভি বথান্নিক্ লিস্নোঃ সমানে দহনপ্রকাশনশক্তী ভবত এবং জীবেধগ্রোরপি জ্ঞানৈবর্ষাশক্তী। \* \* অত্যোচ্যতে। সত্যপি জীবেধর্ন্নোরংশাংশিভাবে প্রত্যক্ষমের জীব্দ্র ক্রীধরবিপরীত্ধর্মদ্য।—তাহাৎ স্থ্রের শঙ্করভাষ্য 'জীব নিতা-মুক্ত-**স্ব**ভাব, সচ্চিদানন্দ-রূপ।'

জীব ও ব্রন্ধের স্বরূপ-গত কোন প্রভেদ নাই; উভরের মধ্যে এই মাত্র ভেদ, ব্রন্ধে সং-ভাব, চিং-ভাব ও আনন্দ-ভাব স্থব্যক্ত, কিন্তু জীবে সং-ভাব, চিং-ভাব ও আনন্দ-ভাব অব্যক্ত। সেই জন্ম বাদরারণ স্ক্র করিয়াছেন,

অধিকং তু ভেদনির্দেশাৎ। --২।১।২২ সূত্র

'ব্রহ্ম জীব হইতে অধক, যেহেতৃ শ্রুতি উভয়ের ভেদ নির্দেশ করিয়াছেন।'

সং-ভাবের প্রকাশ যে শব্জিতে তাহার নাম সন্ধিনী, চিৎ-ভাবের প্রকাশ যে শব্জিতে তাহার নাম সন্ধিৎ এবং আনন্দ-ভাবের প্রকাশ যে শব্জিতে তাহার নাম হলাদিনী। ইহাদিগেরই নামান্তর বা ভাবান্তর—জ্ঞান-শব্জি, ইচ্ছা-শব্জি ও ক্রিয়া শব্জি। সন্ধিৎ = জ্ঞান-শব্জি, হলাদিনী = ইচ্ছা-শব্জি, এবং সন্ধিনী = ক্রিয়া-শব্জি। শ্বেতাশ্বতর-উপনিষদ্ ভগবানের পরিচয় স্থলে বলিয়াছেন,—

পরাস্থ শক্তি বিবিধৈব শ্রুহতে স্বাভাবিকী জ্ঞান-বল-ক্রিয়া চ ॥ —খেড, ১)৮

'তাঁহার প্রমাশক্তি বহুরূপ শ্রুত হয়; তাঁহার জ্ঞান-শক্তি, বল-(ইচ্ছা) শক্তি ও ক্রিয়া-শক্তি স্বাভাবিক।'

বিষ্ণুপুরাণ বলিতেছেন,—

व्लापिनो निक्ती निचंद प्रयोहक नर्वनः श्रिको ।

'এই শক্তি-ত্রস—হলাদিনী, সন্ধিনী ও সন্ধিৎ—অদ্বিতীয় বিশ্বাধার ভগবানে প্রকাশিত।' কিন্তু জীবে ইহারা অব্যক্ত। জীবে যথন এই তিন শক্তির পূর্ণ প্রকাশ হয়, জীবের যথন সং-ভাব, চিৎ ভাব ও আনন্দ- ভাব সম্পূর্ণ স্থব্যক্ত হয়, তথন জাব ঈশ্বর হন। তথনই জীব বলিতে পারেন,

#### সোহহম্, অহং ব্রহ্মানি।

'আমিই তিনি, আমি হই ব্রহ্ম।' সত্য বটে শ্রুতি বলিয়াছেন,—

ব্ৰহ্মবেদ ব্ৰহ্মৈৰ ভৰতি।

'कौव बक्क क्रानित्व बक्क रुन्।'

কিন্তু শ্রুতি একথাও বলিয়াছেন, ব্রহ্ম হইলে তবে ব্রহ্মকে জানা যায়।

#### ব্ৰহ্ম সন্ ব্ৰহ্ম অবৈতি।

এ কথার তাৎপর্য্য এই যে, ব্রহ্মকে জানিবার পূর্ব্বে জীবকে ব্রহ্ম হইতে হইবে। জীবের যে অব্যক্ত শক্তি, অব্যক্ত সচিদানন্দ-ভাব, তাহাকে স্থব্যক্ত করিতে হইবে। এক কথায়া, ক্ষুদ্র ক্লিক্সকে বৃহৎ অগ্নি হইতে হইবে। তবেই জীব ব্রহ্ম হইতে পারিবে। তবেই জীব "সোহহং", "অহং ব্রহ্মান্মি" বলিবার অধিকারী হইবে।

বলা বান্তল্য, সাধারণ জীব যাহাকে আত্মা বলিয়া অনুভব করে, তাহা প্রকৃত আত্মা নয়; তাহা উপাধিতে শ্বরূপ-আত্মার প্রতিবিশ্বের ছায়া মাত্র। এ আত্মা কথনই ব্রহ্ম নহে। ব্রহ্মের সহিত ইহাকে অভিন্ন মনে করা বিষম বিভ্ন্ননা। কিন্তু আমাদের হৃদয়ের দহরাকাশে ভগবান্ যে নিগৃঢ় রিচয়াছেন, যাহাকে গুহাহিত, গহ্বরস্থ, পুরাণ প্রভৃতি বিশেষণে উপনিষদ্ বিশেষত করিয়াছেন [ গুহাহিতং গহ্বরেষ্ঠং পুরাণম্—কঠ], তিনিই প্রকৃত আত্মা। এই আত্মাই ব্রহ্ম। এই আত্মার আবাস বলিয়া দেহকে ব্রহ্মপুর বলে। \*

<sup>\*</sup> জার্মাণ ভত্তবিৎ নোভ্যালিশ (Novalis) শরীরকে 'Tabernacle of God ৰলিয়াছেন।

অথ যদিদম্ অমিন্ ব্রহ্মপুরে দহরং পুগুরীকং বেশ্ম, দহরোহস্মিন্ অস্তর্-আকাশঃ তামিন্ বদস্ত: তদ্ অম্বেষ্টব্যং তদ্ বিভিজ্ঞাসিতব্যম্।—ছান্দোগ্য, ৮।১।১

'এই ব্রহ্মপুরে (দেহে) ক্ষুদ্র পুঞ্জীক-রূপ এক গৃহ আছে; তথার ক্ষুদ্র অন্তর্-আকাশ বিরাজিত। তাহাতে যাহা অন্তর্গত, তাহার অন্থেশ করা, তাহার অনুসন্ধান করা কর্ত্তব্য।'

এই অন্তর্-আকাশ কি ? শঙ্করাচার্য্য বলেন, এই আকাশই ব্রহ্ম।
বেদান্তের পরিভাষায় হৃদয়স্থ আত্মার নাম দহরাকাশ। এই আকাশ
যে আত্মা, ইহা উপনিষদ্ই স্পষ্টাক্ষরে বলিতেছেন;

এৰ আত্মাংপহতপাপ্যা বিজরোবিষ্ত্যুবিশোকে। বিভিন্ন সেচ্পিপাসঃ সভ্যকামঃ স্ত্যসংকল্প:।—ছান্দোগ্য, ৮।১।৫

'ইনিই আত্মা, পাপহান, জরাহীন, মৃত্যুহান, ক্ষধা-তৃষ্ণা-হান, সত্য-কাম, সত্য-সংকল্প।'

উপাধির সুন্ধতা উপলক্ষ্য করিয়া এই মাত্মাকে অণু বলা হয়;
ত্মণুরেষ আত্মা।

ইহাকেই লক্ষ্য করিয়া বলা হইয়াছে,

অণোরণায়ান্--

'তিনি অণু হইতে অণু'; অপচ তিনি

মহতো মহীয়ান্।

'মহান্ অপেকাও মহান্।'

কারণ, যে আত্মা দহর-পুগুরীকে বিরাজিত আছেন, তিনিই জগতের সর্ব্ধন্ত্র্ অমুস্যত আছেন। সেইজন্ম ছান্দোগ্য-উপনিষদ্ বলিতেছেন,—

যাবাঘা অয়মাকাশ স্থাবানেযোহস্তহ দিয় আকাশ:। উচ্ছে অস্মিন্যাবা পৃথিবী অস্তরেবা সমাহিতে উভাবগ্রিক বায়ুক স্থ্যাচক্রমসাবুভো বিছারক্ষত্রাণি যচ্চাস্তেহান্তি যচ্চ নাস্তিংস্ক্র্ ভদন্মিন্ সমাহিত্য।— ছান্দোগ্য, ৮।১।৩